
Współczynnik użytkowania 
(WU) - handbook
Relacja: PROPOZYCJA >>> UŻYCIE >>> UTRZYMANIE

porządkuje relację między tym, co wyrażone jako możliwość użycia,
a tym, co intencjonalnie użyte i utrzymywane przez wspólnotę opieki.

(WU) 

PROPOZYCJA

UŻYCIE

UTRZYMANIE

 U1 

 U3  U4 

 U5  U2 

nazwana możliwość użycia: 
co, po co, dla kogo, na jakich zasadach

ciągłość użycia w czasie dzięki 
współodpowiedzialnej opiece,

rolom i zasobom

faktyczna adopcja w praktyce przez 
użytkowników, potwierdzona śladamiT

M

O

Maciej Jerzy Kwietnicki





Współczynnik Użytkowania
(WU) handbook 





Academia Artium Humaniorum
Uniwersytet Mikołaja Kopernika

Toruń 2025

Praca doktorska 
zrealizowana pod opieką artystyczną

prof. dr hab. Mariana Stępaka 





Współczynnik Użytkowania
(WU) handbook 

Maciej Jerzy Kwietnicki





 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
SPIS TREŚCI:
 
Przedmowa 
W stronę współczynnika użytkowania 
Po co nowe współczynniki?
Współczynnik Użytkowania – wytyczne użycia
Indeks pojęć
Bibiografia

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

9 
13 
19
25
43
47





9

  Przedmowa
Sytuacja, w  jakiej się znajdujemy, przypomina płonący dom na da-
chu którego stojąc, dyskutujemy o kolorze przyszłych firanek. Żyjemy 
w dobie katastrofy klimatycznej i  innych globalnych zagrożeń, zmu-
szającej nas do dogłębnego przemyślenia roli naszych działań. Czy-
tając codzienne informacje mam poczucie, że nie mamy już czasu 
na inicjatywy pozbawione sprawczości. Świat potrzebuje działań 
przekładających się na konkretne zmiany na rzecz dobra wspólne-
go. Dobra wspólnego, w obszarze którego znajdują się byty ludzkie 
i pozaludzkie. Jakkolwiek naiwnie by to nie brzmiało, w obliczu tych 
wyzwań, jako artysta czuję presję, by praca, którą wykonuję niosła 
realną zmianę. Głęboko wierzę, że sztuka i praca w kulturze mogą 
i  powinny być narzędziem zmiany społecznej. Przekonanie to po-
brzmiewa zresztą u wielu teoretyków sztuki i  artystów. Najbardziej 
znanym przykładem są tu postulaty Artura Żmijewskiego z manifestu 
Stosowane sztuki społeczne, gdzie artysta kładzie nacisk na potrze-
bę przywrócenia skuteczności sztuki, i  by poprzez podejmowanie 
odważnych działań, stała się ona praktycznym narzędziem. Kultura 
i sztuka nie mogą już pozwolić sobie na przywilej oderwania od rze-
czywistości – każda inicjatywa powinna starać się wnosić konkret-
ny pożytek w świecie dotkniętym kryzysem. W atmosferze naglącej 
odpowiedzialności zacząłem pytać o sens i trwałość swoich działań 
oraz o to, jak poprawić ich faktyczny efekt.



10

Z rozważań tych zrodziła się koncepcja Współczynnika Użytkowania. 
Postrzegam ją jako narzędzie autodiagnozy, dostępne dla każdego, 
kto planuje lub ocenia swoje działania – niezależnie od skali czy ob-
szaru, w jakim działa. W przeciwieństwie do sztywnych metod ewalu-
acji, Współczynnik Użytkowania  nie narzuca z góry gotowej formuły 
ani uniwersalnych kryteriów sukcesu. Jest to elastyczne i konteksto-
we podejście, zaprojektowane z myślą o  różnorodnych potrzebach 
i warunkach. Współczynnik użytkowania zachęca, by w ramach wła-
snego projektu zadać sobie zestaw kluczowych pytań dopasowanych 
do jego specyfiki – po to, aby lepiej zrozumieć sens, cel i praktyczne 
oddziaływanie podejmowanych działań.

Z perspektywy Współczynnika Użytkowania szczególnie istotne jest 
myślenie o działaniach jako procesach. Działanie mające znaczenie 
to nie jednorazowy incydent, ale ciągły proces, który można moni-
torować, korygować i  rozwijać. W  takim podejściu uświadamiamy 
sobie współodpowiedzialność – fakt, że za rezultaty danego przed-
sięwzięcia odpowiada nie tylko pojedynczy autor czy inicjator, ale też 
wszyscy zaangażowani uczestnicy oraz otoczenie, w którym działają. 
Równie ważna jest uważność na skalę: zastanowienie się, jak szeroki 
zasięg i wpływ realnie może (i powinno) mieć nasze działanie. Nie 
każdy projekt musi od razu obejmować cały świat czy nadawać się do 
powielenia w dowolnym miejscu – taką samą wartość mają inicjaty-
wy lokalne, niszowe, skrojone na miarę konkretnej społeczności czy 
problemu.

Kluczowe jednak jest to, aby każde przedsięwzięcie potrafiło uzasad-
nić swój sens, czas trwania oraz ślad, jaki po sobie pozostawia. Inny-
mi słowy, podejmując działanie powinniśmy jasno rozumieć, dlaczego 
jest ono ważne (jaki problem rozwiązuje lub na jaką potrzebę odpo-
wiada), jak długo należy je prowadzić lub podtrzymywać jego efek-
ty, a  także jaki trwały wpływ – pozytywny bądź negatywny – może 
ono wywrzeć na otoczenie. Taka autorefleksja zapobiega popadaniu 



11

w aktywizm dla samego aktywizmu; chroni przed sytuacją, w której 
dużo energii wkładamy w działania efektowne, lecz nieefektywne.

W trakcie pisania dysertacji, analizując praktyki artystyczne i postar-
tystycze pod kątem ich sprawczości, wciąż wracającą do mnie myślą 
był brak narzędzia, według którego można by w sposób obiektywny 
i wedle stałych wytycznych sprawdzić na ile dane działanie ma szan-
sę na skuteczne zaistnienie. Brak tego horyzontu, choć przez długi 
czas był dla mnie transparentny, na pewnym etapie stał się doskwie-
rający również w projektach artystycznych, w które byłem zaangażo-
wany osobiście. Przedstawiona na kolejnych stronach koncepcja WU 
wynika z tej refleksji i jest odpowiedzią na zdiagnozowaną lukę. Wie-
rzę, że właśnie uważna autodiagnoza, proponowana przez Współ-
czynnik Użytkowania, jest dziś niezbędna, aby nasze inicjatywy miały 
realny sens i skuteczność. W dobie kryzysu klimatycznego i  innych 
naglących problemów powinniśmy wymagać od siebie czegoś więcej 
niż wzniosłych idei – potrzebujemy rozwiązań przekładających się 
na realną zmianę. Współczynnik Użytkowania jest zaproszeniem do 
takiego świadomego projektowania działań: do stawiania sobie trud-
nych pytań o konsekwencje i wartość naszych przedsięwzięć, zanim 
jeszcze wprowadzimy je w życie, a także na każdym etapie ich reali-
zacji. To podejście ma służyć temu, by każdy projekt – niezależnie od 
skali – pozostawił po sobie znaczący ślad, zamiast tylko efemerycz-
nego wrażenia.

WU jest skierowany do wszystkich użytkowników sztuki, którzy szuka-
ją sprawczości swoich działań, niezależnie od doświadczenia. Wobec 
tego starałem się by język zastosowany w tekście był jak najbardziej 
przystępny, a sama koncepcja łatwo aplikowalna w każdej sytuacji. 





13

 
 
 
W stronę współczynnika 
użytkowania

Widzisz to przecież, kiedy go używasz. Nic tu nie jest ukryte.
Ludwig Wittgenstein

Kiedy w 2016 roku, dzięki wystawie Robiąc Użytek. Życie w czasach 
postartystycznych w MSN, dowiedziałem się o istnieniu pojęcia współ-
czynnik sztuki, poczułem, że jest to odpowiedź na niewyrażone dotąd 
przeczucie, które towarzyszyło mi za każdym razem, gdy rozmawiałem 
o swoich pracach. Okazało się, że już w 1957 roku Marcel Duchamp 
stworzył to pojęcie, aby opisać lukę między intencją artysty a efektem 
jego pracy. W trakcie wykładu Akt kreacji (Duchamp1975:138-140) za-
proponował on współczynnik sztuki jako „arytmetyczną relację pomię-
dzy tym, co w dziele sztuki niewyrażone, lecz zamierzone, a tym, co 
wyrażone, a nie zamierzone”(„Współczynnik sztuki” 2016). Innymi sło-
wy, interesowała go różnica między tym, co artysta chciał przekazać, 
a tym, co ostatecznie dzieło samo komunikuje – często bezwiednie, 
poza zamiarem twórcy. Wskazana rozbieżność to przestrzeń, w któ-
rej według Duchampa zaczyna kształtować się artystyczny sens. Ten 
nieprzewidywalny „naddatek” bywa czasem dla artystów zaskakujący, 
ale też niesamowicie inspirujący. Jest dowodem na to, że proces twór-
czy jest miejscem na przypadek, swobodną interpretację widza i nowe 
znaczenia. Duchamp sugerował wręcz, że bez tej luki sztuka byłaby 
martwa – zostałaby wyczerpana w momencie powstania, a tak się nie 
dzieje, bo dzieło żyje dalej, ewoluuje poprzez interpretacje odbiorców. 
Współczynnik sztuki tłumaczy więc, dlaczego nawet po latach wciąż 
odkrywamy w znanych utworach coś nowego. To wypadkowa między 
zamiarem a niekontrolowanym „życiem własnym” dzieła, o którym pi-
sał również Roland Barthes w Śmierci autora (Barthes 1999: 247-251).



14

Od tego czasu minęły dekady i mogłoby się wydawać, że koncepcja 
Duchampa, nieco zapomniana, występuje obecnie już głównie w książ-
kach od historii sztuki. Jednak Stephen Wright, współczesny teoretyk 
sztuki, przywrócił ten termin do obiegu i  nadał mu nowy wydźwięk. 
W książce W stronę leksykonu użytkowania (Wright 2016) Wright pro-
ponuje patrzeć na współczynnik sztuki nie jak na jednorazową różnicę 
między zamiarem a realizacją, ale jak na zmienny stopień intensyw-
ności sztuki obecny w działaniu. Zainspirowany Duchampem, poszedł 
o krok dalej: zasugerował, że sztuka to nie odrębna klasa obiektów, 
lecz pewna właściwość – “substancja” – która może przejawiać się 
z  różnym natężeniem w  rozmaitych rzeczach i  aktywnościach. We-
dług Wrighta pytanie, „czy to jest sztuka?” zastępujemy pytaniem „Ile 
jest w tym sztuki?”. Co ważne, ta “ilość sztuki” nie jest stała – współ-
czynnik sztuki jest zmienny i zależy od kontekstu oraz sposobu użycia 
danej rzeczy czy działania. Wyobraźmy sobie, że nie istnieje sztywny 
podział na dzieła sztuki i zwykłe przedmioty czy czynności. Zamiast 
tego każda ludzka aktywność i jej efekt materialny bądź niematerialny 
posiada w pewnym stopniu pierwiastek twórczy – czasem minimalny, 
czasem bardzo wysoki.

Według tego założenia obraz w muzeum, pomimo swej rangi, może 
mieć niski współczynnik sztuki, podczas gdy działanie aktywistyczne 
poza galerią może być przepełnione sztuką, choć nikt go oficjalnie 
sztuką nie nazwał. To przewartościowanie zmusza do refleksji. Wright 
pyta prowokacyjnie: czy w salach muzealnych jest więcej sztuki niż 
poza nimi? Skoro uznanie czegoś za “dzieło artystyczne” nie gwa-
rantuje wysokiego współczynnika sztuki, a  brak takiego statusu nie 
przekreśla artystycznej wartości, otwiera się ekscytująca perspekty-
wa. Sztuka przestaje być dla wybranych – może pojawić się wszędzie 
tam, gdzie znajduje się choć pierwiastek kreatywności czy znaczenia, 
czasem w najmniej oczekiwanych miejscach. Ta myśl okazała się dla 
mnie ważna i wyzwalająca. Pomogła mi zrozumieć, że sztuka to zja-
wisko o  zmiennym natężeniu, a  ja mogę świadomie operować tym 
natężeniem w swojej praktyce. 

W tym miejscu dochodzę do własnej ścieżki twórczej, która jest próbą 
podjęcia dialogu ze współczynnikiem sztuki, a którą rozwijam w  ra-
mach koncepcji pod nazwą Współczynnik Użytkowania. Wynika ona 
z  potrzeby odpowiedzi na pytanie: jaka jest sprawczość sztuki, od 
czego zależy skuteczność i  trwałość sztuki zaangażowanej? Anali-
zując partycypacyjne projekty artystyczne doszedłem do wniosku, że 
kluczem nie jest tu sama forma pracy z  ludźmi, lecz faktyczne uży-



15

cie i utrzymanie danego działania lub obiektu w żywej praktyce. Li-
czy się to, co ludzie robią z danym przedsięwzięciem artystycznym 
i jak długo potrafi ono oddziaływać w realnym świecie, lub nawiązując 
do Duchampa - jak porządkuje relację między tym, co wyrażone jako 
możliwość użycia, a tym, co intencjonalnie użyte i utrzymywane przez 
wspólnotę opieki. 

Współczynnik użytkowana zrodził się z  obserwacji, jak wiele świet-
nych inicjatyw artystycznych kończy żywot wraz z finisażem wystawy 
albo wyczerpaniem grantów, zostawiając po sobie idee na papierze 
lub deklaracje w  katalogu, ale niewiele zmieniając w  codzienności. 
Z  drugiej strony, bywa że skromna, oddolna inicjatywa – np. ogród 
społeczny założony wraz z mieszkańcami – trwa i rozwija się dzięki 
zaangażowaniu kolejnych osób. Ta różnica tkwi we “współczynniku 
użytkowania” – w tym, na ile projekt jest rzeczywiście potrzeby i uży-
wany przez uczestników, oraz czy jest utrzymywany w czasie, pozo-
stawiając trwały ślad w rzeczywistości.

Aby lepiej wyjaśnić te pojęcia, wprowadzam krótką ramkę definicyjną:

Współczynnik sztuki (w  uję-
ciu praktycznym) – miara arty-
stycznej intensywności obecnej 
w  danym działaniu lub obiek-
cie. Odzwierciedla lukę między 
intencją a  rezultatem: to, ile 
twórczego pierwiastka faktycz-
nie się ujawniło. Przejawia się 
np. w tym, na ile dzieło lub ak-
cja generuje nowe znaczenia, 
porusza odbiorców, prowoku-
je interpretacje. Współczynnik 
sztuki nie jest wartością zero-
-jedynkową (nie mówi “to jest 
sztuka albo nie jest sztuka”), 
lecz stopniem, który może być 
niższy lub wyższy w  różnych 
kontekstach .

Współczynnik Użytkowania – miara 
“żywotności” i  zakorzenienia projektu 
w użyciu. Określa, na ile efekt artystycz-
nego działania jest skuteczny, a więc: 
wykorzystywany przez użytkowników, 
utrzymywany w  czasie i  jaki ślad po 
sobie pozostawia. Współczynnik użyt-
kowania kładzie nacisk na praktyczne 
funkcjonowanie: jeśli jakiś projekt po 
fazie PROPOZYCJI (intencji) przecho-
dzi w  fazę UŻYCIA, a  następnie jest 
UTRZYMYWANY przez społeczność, 
to znaczy, że spełnia swoją rolę i ma 
wysoki współczynnik użytkowania. Je-
żeli zaś coś istnieje głównie jako dekla-
racja artysty, bez realnego przełożenia 
na życie ludzi lub szybko wygasa – WU 
jest niski. Ważne: WU opiera się na 
realnych efektach i kontynuacji – a nie 
na samych zapewnieniach czy statusie 
galerii lub instytucji.



16

Schematycznie można przedstawić relację tych elementów tak:
Intencja (propozycja) → [proces] → WU: użycie / utrzymanie / ślad

PROPOZYCJA 
→ UŻYCIE → 
UTRZYMANIE     

 ( → = proces )
 
Diagram pokazuje, że od początkowego zamysłu poprzez proces 
twórczy dochodzimy do efektów, które oceniamy już nie tylko pod ką-
tem artystycznym, ale też pod kątem użytkowym. Proces jest tutaj 
kluczowym łącznikiem – obejmuje zarówno kreatywne wykonanie, jak 
i zaangażowanie uczestników, a także konfrontację z rzeczywistością. 
To w procesie rozstrzyga się, czy projektowane działanie zaowocu-
je realną zmianą lub doświadczeniem, które będzie podtrzymywane 
(wysoki WU), czy tylko pojawi się na chwilę i zniknie (niski WU).

Stephen Wright, pisząc o  praktykach artystycznych w  skali 1:1 za-
uważył, że kiedy dzieło staje się w pełni użyteczne, jego “widzialny” 
współczynnik sztuki może maleć, bo przestajemy je postrzegać jako 
kuriozum artystyczne – staje się częścią życia. I to wcale nie umniej-
sza jego znaczenia, wręcz przeciwnie. Dlatego w moim rozumieniu 
Współczynnik użytkowania niejako uzupełnia współczynnik sztuki: 
przesuwa akcent z pytania “ile sztuki jest w sztuce?” na pytanie “co ta 
sztuka robi, oraz czy i jak działa dalej?”

W tej perspektywie kluczowe staje się pytanie o działanie i dalsze ży-
cie projektu artystycznego — czy został zaprojektowany tak, by fak-
tycznie działał i trwał. Współczynnik użytkowania zakłada bowiem, że 
ostateczny rezultat działania artystycznego nie jest dziełem przypad-
ku. To raczej efekt sensownego i odpowiedzialnego zaprojektowania 
całości z  uwzględnieniem warunków wstępnych: od jasno zdefinio-



17

wanej propozycji, przez określone warunki użytkowania, aż po plan 
utrzymania. Taki sposób myślenia przenosi praktykę artystyczną na 
poziom codziennego funkcjonowania – na skalę 1:1, by użyć określe-
nia Stephena Wrighta – gdzie odbiorca staje się użytkownikiem, a pro-
jekt działa w żywej tkance społecznej. W tej logice wartość projektu 
artystycznego mierzy się już nie ilością „sztuki w sztuce”, lecz tym, co 
faktycznie czyni. Liczy się to, jakie zmiany inicjuje, jak długo utrzymuje 
się jego oddziaływanie i na ile pozostaje funkcjonalny w codziennym 
życiu.





19

Po co nowe 
współczynniki?

Sztuka nie służy do dekoracji pomieszczeń.
Jest to broń ofensywna służąca do obrony przed wrogiem.

Pablo Picasso

Ta jakże bojowa idea sztuki służącej jako narzędzie walki, a nie jedy-
nie biernej ozdoby, choć może nie brzmi w dzisiejszych czasach zbyt 
nowatorsko, w dobie kryzysu klimatycznego wydaje się być bardziej 
aktualna niż kiedykolwiek. Żyjemy bowiem w epoce splątania – coraz 
bardziej zauważalnego przenikania się rozmaitych sfer, natury i kul-
tury, w której sztuka, życie społeczne, zmiany klimatyczne, polityka, 
a także byty poza ludzkie i wiele więcej niewymienionych tu aktorów 
coraz mocniej się ze sobą wiąże. Granice między tym, co artystyczne 
a tym, co użytkowe, między tym, co ludzkie a pozaludzkie, coraz bar-
dziej się zacierają. W tak uwikłanej rzeczywistości rodzi się potrzeba 
nowego spojrzenia na skuteczność sztuki, i w przypadku niezadowa-
lającej odpowiedzi, próby wdrożenia nowego narzędzia. Współczyn-
nik Użytkowania wyrasta właśnie z tego splątania, oraz z przekona-
nia, że współcześnie osoby zajmujące się sztuką powinny poszukiwać 
sposobów większej sprawczości i trwałości swoich działań.

Od ponad wieku artyści konsekwentnie podważają dawne podziały 
między sztuką a  „nie-sztuką”. Już Marcel Duchamp swoim gestem, 
przemieniając pisuar w fontannę, zakwestionował świętość muzeal-
nego obiektu i wskazał, że sztuką może być wszystko. W 1957 roku 
wprowadził pojęcie „współczynnika sztuki”, zwracając tym samym 



20

uwagę na to, że twórcze intencje nie zawsze splatają się z przewidy-
wanym rezultatem – że sztuka żyje własnym życiem, wymykając się 
całkowicie kontroli autora. Ta refleksja, poszerzona kilka dekad póź-
niej o  interpretacje Stephena Wrighta, otworzyła drogę do myślenia 
o rzeczywistości, jako otaczającym nas zbiorze rzeczy i płynnych sy-
tuacji, z których każda może posiadać swój wysoki, bądź niski współ-
czynnik sztuki. 

Przed Wrightem było jednak kilku artystów i teoretyków, którzy krok 
po kroku przesuwali w jego stronę granice sztuki. Jednym z nich był 
Joseph Beuys, który jako pierwszy zatarł tak wyraźnie podziały mię-
dzy sztuką, społeczeństwem, a naturą. Jego koncepcja „rzeźby spo-
łecznej” i słynna teza, że „każdy jest artystą”, postulowały uaktywnie-
nie twórczego potencjału w każdym aspekcie życia zbiorowego. Gdy 
Beuys podczas documenta 7 sadził 7000 dębów w Kassel, działał 
jednocześnie w przestrzeni symbolicznej i praktycznej. Tworzył dzieło 
sztuki, a równocześnie realnie zazieleniał miejską przestrzeń. Artysta 
stawał się ogrodnikiem i aktywistą, a sztuka narzędziem dosłownej 
przemiany otoczenia. Takie gesty zapowiadały świat, w którym sztu-
ka i użytkowość splotą się nierozerwalnie.

W Polsce te przemiany doskonale wyczuwał Jerzy Ludwiński, który 
już na początku lat 70-tych. ogłosił nadejście „epoki postartystycz-
nej”. Dostrzegał, że sztuka przeszła metamorfozy tak głębokie, iż za-
traciła tradycyjne granice – stając się jak śnieżna kula, która tocząc 
się pochłania kolejne obszary rzeczywistości, by w  końcu stać się 
kulą ziemską („ Epoka postartystyczna” 2016). W wizji Ludwińskiego 
sztuka stopniowo utożsamia się z rzeczywistością, dzieje się wszę-
dzie i nie daje się już łatwo odróżnić od innych aktywności. „Sztuka = 
rzeczywistość”, pisał proroczo, przewidując czasy, w których wysoki 
współczynnik sztuki przeniknie wiele dziedzin życia. Ludwiński prze-
widział sztukę, którą Wright określił skalą 1:1, tj. dziejącą się bezpo-
średnio w rzeczywistości zamiast w modelowych reprezentacjach. 

Przytaczany powyżej Stephen Wright opisuje, że przyszłością sztu-
ki są praktyki artystyczne zorientowane na użytkowanie działające 
w skali 1:1, nie jako pomniejszone modele potencjalnie użytecznych 
działań, lecz jako działania tu i teraz (Wright 2016, 16-19). Taka sztu-
ka aktywuje swoją zwykłą funkcję użytkową, dezaktywując zarazem 
funkcję estetyczną. Działa bezpośrednio w  codziennym życiu, na 
przykład maluje domy, uprawia wspólny ogród czy prowadzi alterna-
tywną instytucję edukacyjną, przestaje na pierwszy rzut oka wyglą-



21

dać jak „sztuka”. Jej efekty są praktyczne i  realne, ale trudniej do-
strzec w nich aurę artystyczną. To paradoks, im bardziej użyteczna 
i wtopiona w życie staje się taka praktyka, tym mniej oczywiste, że 
nią jest.

Równolegle z  przemianami w  polu sztuki zachodzą głębokie prze-
obrażenia w sposobie myślenia o świecie. Donna Haraway już w la-
tach 80-tych, pisząc słynny Manifest Cyborga, pokazywała, że je-
steśmy uwikłani w sieć powiązań z maszynami i  innymi gatunkami, 
a granica między tym co ludzkie i nie-ludzkie przestaje być oczywista. 
Jeśli uzmysłowimy sobie, że jesteśmy częścią większej całości – eko-
systemu ludzi, zwierząt, rzeczy – to inaczej zaczynamy postrzegać 
też kulturę i sztukę. Twórcy coraz częściej włączają do swoich projek-
tów podmioty pozaludzkie, współpracując ze zwierzętami, roślinami, 
technologiami, tworząc prace, które przekraczają antropocentryczne 
ramy. Czy może być inaczej, skoro w dobie kryzysu klimatycznego 
musimy porzucić myśl o figurze człowieka witruwiańskiego jako cen-
trum wszechrzeczy? Posthumanizm dodaje więc do naszego spląta-
nia kolejny wymiar, etyczne pytanie o współistnienie z innymi istotami 
i o odpowiedzialność za planetę. Odnoszę wrażenie, że sztuka coraz 
odważniej przyjmuje to wyzwanie – powstają projekty artystyczne, 
które troszczą się o nieludzkich mieszkańców Ziemi i środowisko na-
turalne na równi z troską o ludzi. Gdy Cecylia Malik wraz z Matkami 
Polkami na wyrębie prostestuje przeciwko niszczeniu ostatnich dzi-
kich habitatów w tym kraju, bądź Forensic Architecture dostarcza do-
wodów na izraelskie ekobójstwo w Strefie Gazy, granica między ak-
tywizmem, polityką a sztuką zaciera się całkowicie. Takie przykłady 
pokazują, że sztuka może dziś przybierać formę oporu, stając ramię 
w ramię z przyrodą i walczyć o wypracowywanie wspólnych rozwią-
zań przez ludzi i nie-ludzi dla ludzi i nie-ludzi.

Jednocześnie wzrasta świadomość, że dotychczasowy model kapita-
lizmu oparty na nieograniczonym wzroście jest niemożliwy do utrzy-
mania. Koncepcja postwzrostu zachęca do poszukiwania alternatyw 
dla logiki ciągłego zwiększania produkcji i konsumpcji, stawiając na 
umiar, zrównoważenie i użyteczność zamiast fetyszu nowości i ska-
li. W  świecie sztuki brzmi to jak wezwanie do przewartościowania 
systemowych kryteriów działania instytucji. Zamiast mierzyć wartość 
dzieła unikalnością, ceną czy frekwencją, coraz ważniejsze staje się 
to, co dana praca realnie robi, czyli kogo wspiera, co naprawia, jaką 
zmianę inicjuje. Myślenie postwzrostowe blisko wiąże się więc ze 
sztuką zaangażowaną, ponieważ obie te sfery pytają o odpowiedzial-



22

ność i  praktyczny wymiar naszych działań. Artyści podejmujący te 
idee często wybierają strategie nastawione na długofalowy pożytek, 
zamiast natychmiastowego efektu. Mogą na przykład tworzyć archi-
wa wiedzy dostępnej publicznie, organizować wspólnotowe ogrody 
zamiast monumentalnych instalacji czy wręcz nie robić nic, odda-
jąc się świadomemu zaniechaniu. W  ten  sposób  sprzeciwiają  się  
logice marnotrawstwa i  ciągłego wzrostu, proponując kulturę troski 
o wspólne zasoby, zamiast nakręcanego instytucjonalnie wyścigu na 
nowe projekty i realizacje.

Wszystkie te nitki – społeczna użyteczność sztuki, posthumanistycz-
ne rozszerzenie podmiotów twórczych, postwzrostowa reorientacja 
wartości, splatają się ze sobą, tworząc tło dla idei Współczynnika 
Użytkowania. Splątanie to przynosi zarówno nowe możliwości, jak 
i napięcia. Z jednej strony sztuka jeszcze nigdy nie była tak blisko ży-
cia – może edukować, leczyć traumy, integrować społeczności, a na-
wet budować schronienia dla owadów czy oczyszczać wodę. Z drugiej 
strony, im bardziej staje się narzędziem, tym głośniej pada pytanie 
czy to wciąż sztuka, czy już „tylko” aktywizm, ekologia, praca socjal-
na? Claire Bishop zauważa, że w projektach społecznych estetyka 
bywa świadomie spychana na dalszy plan, ustępując etyce i skutecz-
ności. Pojawia się więc pytanie, jak oceniać takie działania, według 
tradycyjnych kryteriów artystycznych czy ich społecznej skuteczności 
(Bishop 2015)? Florian Malzacher trafnie pyta, czy jakakolwiek „ładna” 
wystawa potrafi wywrzeć równie realny wpływ na rzeczywistość co 
artystyczna interwencja społeczna. Przywołuje przykład burmistrza 
Bogoty Antanasa Mockusa, który dzięki artystycznym strategiom 
realnie poprawił bezpieczeństwo w mieście. Wymieniał broń na za-
bawki, zakładał biblioteki w najbiedniejszych częściach miasta, w któ-
rych niepotrzebny był dowód, aby wypożyczyć książkę, czy wymienił 
funkcjonariuszy drogówki na mimów, uznając, że dla kolumbijczyków 
śmiech będzie skuteczniejszy niż mandat. Takie akcje dowiodły, że 
sprawczość sztuki wtopionej w codzienność może być ogromna, choć 
jej „artystyczność” bywa wtedy dyskutowana (Malzacher 2018).

Stajemy więc przed pytaniem, jak uchwycić tę nową rolę sztuki i jak 
ją ocenić? Tutaj na scenę wkracza proponowany Współczynnik 
Użytkowania, pomyślany jako praktyczne narzędzie do nawigowa-
nia po splątanej sieci zależności sztuki i świata. Najprościej mówiąc, 
Współczynnik Użytkowania to autodiagnostyczna miara artystycznej 
użyteczności – wskaźnik, na ile dane przedsięwzięcie przekłada się 
na realny pożytek społeczny lub ekologiczny. Można go traktować 



23

jako rozwinięcie duchampowskiego „współczynnika sztuki” na nasze 
czasy. O ile Duchampa interesowała rozbieżność między zamiarem 
a efektem, o tyle współczynnik użytkowania skupia się na zbieżności 
między działaniem artysty a jego oddziaływaniem w świecie. Innymi 
słowy pyta jak bardzo to, co artysta robi, jest komuś przydatne? Brzmi 
to jak herezja wobec wiary w autonomię sztuki, ale dziś takie pytanie 
wybrzmiewa coraz donośniej.

Tania Bruguera, inicjatorka Arte Útil – sztuki użytecznej, proponu-
je, by twórczość artystyczną oceniać  m.in.  po  tym,  czy  przynosi  
ona  konkretne  dobrodziejstwa  użytkownikom,  podważa obowiązu-
jący system i czy zmienia odbiorców w aktywnych współtwórców – 
użytkowników właśnie (Bruguera 2025). Współczynnik Użytkowania 
wpisuje się w ten nurt, pomaga określić jak się przygotować i jakich 
narzędzi użyć, by nasze działania były skuteczniejsze. Docenia pro-
jekty, nie za ich atrakcyjną formę, a praktyczny wkład i potencjał zmia-
ny tam, gdzie tradycyjna krytyka widziała tylko „nie-artystyczne” dzia-
łania. Nie chodzi o sprowadzanie sztuki do liczb – przeciwnie, WU 
ma uzupełniać nasze spojrzenie o wymiar dotąd trudny do uchwyce-
nia. Pytanie „czy to jest dobra sztuka?” uzupełnia więc pytaniem „co 
dobrego z  tej sztuki wynika?”. Oczywiście taka miara może rodzić 
dyskusje, i dobrze, bo to świadczy o żywotności projektu. W moim 
odczuciu, unikalne w  tym podejściu jest to, że idea współczynnika 
użytkowania wyrasta organicznie z opisanego splątania. Jest odpo-
wiedzią na realną potrzebę epoki, w której sztuka chce i musi brać 
współodpowiedzialność za świat poza ramami muzeum.

Na koniec warto zauważyć pewien paradoks, gdyż mówiąc o splą-
taniu, czyli idei, w której wszystko się ze sobą łączy, jednocześnie 
próbujemy ją rozsupłać i  uporządkować. Być może jednak właśnie 
tak trzeba. Świat jest splątany i coraz mniej w nim prostych odpowie-
dzi. W związku z tym rodzi się potrzeba, by dopasować narzędzia do 
współczesnych wyzwań. Współczynnik użytkowania daje ramy, lecz 
nie ogranicza rozwiązań. Pozwala artystom zachować kreatywność, 
a  jednocześnie daje narzędzia by myśleć o  realnej zmianie. Dzięki 
temu sztuka, aktywizm, kryzys klimatyczny, czy polityka nie są już 
osobnymi nićmi, lecz w sposób uporządkowany splatają się w mocny 
sznur. A nim można już próbować poruszyć w posadach wyobraźnię 
odrętwiałego świata.



24



25

 
 
 
 
Współczynnik Użytkowania 
- wytyczne użycia
1. Kontekst i cel 

Współczynnik Użytkowania (WU) to narzędzie planistyczno-diagno-
styczne dla praktyk artystycznych i  postartystycznych zaangażo-
wanych społecznie, które jest dedykowane artystom, kolektywom, 
instytucjom oraz inicjatywom oddolnym. WU porządkuje pracę nad 
projektem od PROPOZYCJI przez UŻYCIE po UTRZYMANIE. 
W  zamyśle ma pomóc w  podejmowaniu decyzji o  kontynuowaniu, 
korekcie, wygaszaniu lub transferze przepracowanych rozwiązań. 

Kluczowymi ideami dla powstania tego narzędzia stały się poniższe 
rozważania teoretyczno-praktyczne:

•	 sztuka użyteczna Tanii Bruguery (Arte Útil) — nacisk na wdraża-
nie i użyteczność społeczną,

•	 użytkowanie Stephena Wrighta — przesunięcie od widza do użyt-
kownika,

•	 rzeźba społeczna Josepha Beuysa — społeczeństwo jako żywy 
organizm, który można i należy kształtować w sposób świadomy 
i kreatywny,

•	 epoka postartystyczna Jerzego Ludwińskiego — przenikanie 
sztuki i życia,

•	 elementy sztuki relacyjnej Nicolasa Bourriauda — projektowanie 
sytuacji i mikro-wspólnot.



26

Tworząc narzędzie kompleksowo odpowiadające na rzeczywistość 
w jakiej się znajdujemy WU korzysta także z horyzontów posthumani-
stycznych, tak by mieć na uwadzę więcej-niż-ludzkich uczestników 
działania i pilnować zasady „nie szkodzić”. Rozumiejąc trwałość jako 
działanie „w granicach”, a także bazując na skali „w sam raz” korzy-
sta z narzędzi postwzrostowych. Jednocześnie WU zachowuje rdzeń 
operacyjny w polu sztuki i pozostaje praktycznym narzędziem decyzji, 
a nie teorią samą w sobie.

Celem WU jest dostarczenie narzędzi do diagnozy, zarówno na etapie 
planowania jak i ewaluacji, dzięki którym możliwe będzie projektowa-
nie trwalszych działań, podtrzymywanych przez lokalne społeczności 
po zakończeniu projektu.

2. Figura pojęciowa

Figura pojęciowa WU to sposób myślenia o projekcie jako procesie, 
a nie jednorazowym wydarzeniu. Zamiast skupiać uwagę na „dziele” 
w chwili premiery, porządkuje tok pracy i role zespołu tak, by działa-
nia podjęte w  trakcie trwania projektu, nie były fasadowe, a wytwa-
rzały rozwiązania, którymi użytkownicy będą chcieli się zaopiekować. 
Oś PROPOZYCJA → UŻYCIE → UTRZYMANIE działa tu jak prosta 
rama: najpierw nazywamy, co i  dla kogo ma działać; potem spraw-
dzamy, jak to faktycznie żyje w rękach osób korzystających; wreszcie 
dbamy, by to, co powstało, miało sens i ciągłość wśród lokalnej spo-
łeczności. Kluczowe jest to, że oś nie kończy sprawy — sprzężenie 
zwrotne prowadzi z powrotem do PROPOZYCJI, pozwalając korygować 
założenia na podstawie doświadczeń.

Taka figura jest przydatna w  sztuce społecznie zaangażowanej, bo 
upraszcza podejmowanie decyzji w  sytuacjach z wieloma intere-
sariuszami: daje wspólny język, który nie narzuca estetyki ani „jedy-
nie słusznej” formy, lecz pomaga utrzymać sens i proporcje. Zamiast 
skupiać się na nadprodukcji coraz to nowszych „otwarć”, zachęca do 
projektowania tego, co rzeczywiście będzie używane i co ma szansę 
przetrwać — choćby w uproszczonej wersji, z inną częstotliwością lub 
z innym składem osób opiekujących się projektem. Dzięki temu figura 
pojęciowa staje się matrycą rozmowy: ułatwia zobaczenie całości, po-
zwalając rozróżniać to, co działa, od tego, co jest tylko zapowiedzią, 
i przekładać wnioski na kolejne, lepiej dopasowane propozycje.



27

Oś działania: PROPOZYCJA → UŻYCIE → UTRZYMANIE (ze sprzę-
żeniem zwrotnym do PROPOZYCJI).

•	 PROPOZYCJA — sprecyzowanie możliwości użycia (co/po co/
dla kogo/na jakich zasadach).

•	 UŻYCIE — wdrożenie i użytkowanie praktyk, potwierdzone śla-
dami.

•	 UTRZYMANIE — ciągłość użycia w czasie dzięki rolom, zasobom 
i współodpowiedzialności.

3. Horyzont oceny T/O/M 

T/O/M to prosty horyzont oceny, który towarzyszy projektowi od 
pierwszej PROPOZYCJI, przez UŻYCIE, po UTRZYMANIE. Nie służy 
punktowaniu ani rankingom; to warunki brzegowe, które pomagają 
utrzymać sens i balans działań.

•	 T — Trwałość użytkowania pilnuje, by to, co w projekcie naj-
cenniejsze (relacje, kompetencje, rytuały, dostęp do wspólnych 
zasobów), utrzymywało się w czasie i działało w granicach spo-
łecznych, finansowych i środowiskowych możliwości.

•	 O  — Opieka / współodpowiedzialność sprawdza, czy da się 
zbudować społeczność wokół projektu: taką, która współtworzy, 
współdecyduje i opiekuje się działaniem, a nie tylko „uczestniczy”.

•	 M — Międzygatunkowość poszerza pole widzenia o to, kogo i co 
poza ludźmi dotyka projekt (zwierzęta, rośliny, ekosystem, noc/
ciemność, woda) oraz by przede wszystkim nie szkodzić, a tam, 
gdzie zasadne, wprowadzać elementy regeneracji i prostego mo-
nitoringu.

Stosujemy T/O/M ex-ante (przed startem) jako bramę: jeśli któryś 
z trzech warunków nie przechodzi, wracamy do PROPOZYCJI. Potem 
wracamy do T/O/M ex-post (po zakończeniu), gdy oceniamy UŻY-
CIE i  UTRZYMANIE. Dzięki temu unikamy typowych zniekształceń 
praktyki: „premierocentryzmu” (duże otwarcie, potem pustka), „trybu 
bohatera” (wszystko na barkach jednej osoby), czy „estetyki, raniącej 
miejsce”.



28

T — Trwałość użytkowania
Trwałość użytkowania to pytanie, co z projektu zostaje w ludziach 
i w miejscu po pewnym czasie jego użytkowania — i czy da się to 
podtrzymać w rozsądnych granicach zasobów, bez uwiązania w jed-
nej formie i bez rozkręcania skali.

Trwałość w sztuce społecznie zaangażowanej nie powinna sprowa-
dzać się do tego, czy obiekt stoi, a nazwa projektu widnieje na afiszu. 
Pytajmy raczej, co realnie zostaje po 6, 12 i 24 miesiącach, jak np. 
sieć kontaktów, nawyk wspólnych spotkań, nowa umiejętność, otwarty 
dostęp do przestrzeni czy rytuał, który ludzie chcą powtarzać. Trwa-
łość rozpatrujmy w granicach – tak, by nie przerzucać nadmiernych 
kosztów na osoby zaangażowane, budżety i środowisko.

W praktyce oznacza to uważność na dwa częste ryzyka. Pierwsze 
to uwiązanie w  jednej formie: projekt z  czasem „przyrasta” do 
sztywnej formuły albo jednej kluczowej osoby. Wtedy coraz więcej 



29

energii idzie w podtrzymywanie formy, a coraz mniej w sens i relacje. 
Odpowiedzią jest elastyczność: różnorodne warianty działania, moż-
liwość zrobienia wersji uproszczonej, możliwość użycia elementów 
z odzysku i ponownego użycia, a przede wszystkim przekazywalność 
ról – tak, by inni mogli bezpiecznie przejąć opiekę nad projektem.

Drugie ryzyko to zjawisko odbicia: sukces przyciąga większą ska-
lę, ruch i  oczekiwania, które przeciążają miejsce i  ludzi. Dobrą 
praktyką jest „skala w sam raz” – jasny próg pojemności, rozprosze-
nie wydarzeń na mniejsze moduły, dni ciszy, pierwszeństwo dla osób 
z okolicy, a  także dokumentacja, która nie nakręca spirali produkcji. 
Jeśli okaże się, że dalsze utrzymywanie projektu przynosi negatyw-
ne skutki, należy dysponować wcześniej przygotowaną strategią jego 
wygaszania lub przekazania opieki: tak, by pozostały ślady pozytywne 
(kontakty, krótkie instrukcje „jak zacząć”), a nie ciężar.

Trwałość w tym ujęciu to utrzymywanie praktyk i więzi, a nie miejsc 
bądź obiektów. Preferujemy naprawę zamiast wymiany, współdziele-
nie zasobów zamiast mnożenia sprzętów i cykliczne działania zamiast 
jednorazowego spektaklu. Dzięki temu projekt ma szansę żyć dalej – 
w zasięgu ludzi i miejsca, dla których został pomyślany.

O — Opieka / współodpowiedzialność 
Opieka / współodpowiedzialność oznacza, że wokół pracy/pomysłu 
powstaje i  działa społeczność, która nie tylko „uczestniczy”, ale 
współtworzy, współdecyduje i podejmuje się opieki nad projektem. 
W praktyce chodzi o czytelne zasady dostępu i gościnności, rozpisa-
ne role (np. kuratorka/koordynator, gospodarz miejsca, opiekunowie, 
osoby uczestniczące), rytm spotkań i jawny sposób dochodzenia do 
decyzji. Współodpowiedzialność obejmuje też pracę opiekuńczą (dy-
żury, sprzątanie, tłumaczenia, opiekę nad dziećmi, posiłek) – warto ją 
planować i wynagradzać, żeby ciężar nie spadał po cichu na te same 
osoby.

Dwa ryzyka do pilnowania (w języku praktyki):

„Tryb bohatera” – wszystko na barkach jednej osoby

Gdy cały sens i  logistyka opierają się na jednej osobie (lub wąskiej 
grupie osób), projekt kruszeje przy pierwszym kryzysie. Wiedza zo-
staje „w głowie” lidera, a reszta jest publicznością.



30

•	 Jak rozpoznać: np. czy ktoś inny potrafi poprowadzić spotkanie 
według krótkiej instrukcji? kto ustala agendę spotkania? kto ma 
klucze? kto odpowiada na wiadomości? 

•	 Jak wzmocnić: np. krąg gospodarzy zamiast jednego lidera; pro-
ste dyżury i  rotacje ról; instrukcja „startowa” (1–3 strony); cie-
niowanie (doświadczona osoba + osoba ucząca się); budżet na 
honoraria za opiekę lub jeśli nie ma budżetowania, horyzontalna 
wymiana ról.

„Fasadowa partycypacja” – zapraszanie bez realnego wpływu

Kiedy decyzje zapadają wcześniej lub „gdzie indziej”, a spotkania słu-
żą tylko odhaczeniu „konsultacji”, ludzie nie biorą odpowiedzialności 
– bo nie mają za co.

•	 Jak rozpoznać: np. czy przed spotkaniem jest informacja, jakie 
decyzje trzeba podjąć, a jakie wątki są już ustalone?; czy widać 
ślad decyzji podjętych wspólnie (protokół, zmiana planu)?

•	 Jak wzmocnić: np. lista punktów do współdecydowania (terminy, 
zasady, mikro-budżety); rada użytkowników lub otwarte spotkania 
z jasną agendą; jawne kryteria odrzucania pomysłów (z uzasad-
nieniem).

Gościnność i dostęp są miernikiem O tak samo jak formalne role: 
niski próg wejścia (prostym językiem), tłumaczenia/narzędzia dostęp-
ności, stała możliwość dołączenia dla nowych osób (krótka ścieżka 
„jak dołączyć”). Jeśli działanie opiera się wokół konkretnego miejsca, 
warto też mieć zwięzłe zasady: godziny, cisza, światło, porządek, tak 
by opieka nie tonęła w uznaniowości.

Co powinno zostać po projekcie?
Choćby niewielki „krąg opiekunów”, który potrafi działać bez auto-
ra(ki); przekazywalne role i instrukcje; nawyk spotkań (np. raz w mie-
siącu), do którego ludzie realnie wracają; wspólne zasoby (narzę-
dziownia, archiwa z dokumentami, kontakty). Współodpowiedzialność 
nie oznacza rozmycia odpowiedzialności – przeciwnie, porządkuje ją 
i rozkłada, dzięki czemu projekt jest lżejszy, bardziej partnerski i od-
porny.

M — Międzygatunkowość
Międzygatunkowość zakłada, że środowisko jest współuczestni-
kiem i współtwórcą działania – a korzystanie z elementów żywego 



31

miejsca (np. roślin, martwego drewna, deszczówki, cienia) wymaga 
ostrożności i planu opieki. Dążymy do tego, by projekt nie pogarszał 
kondycji miejsca (a najlepiej ją utrzymywał lub lekko poprawiał).

W przypadku konieczności użycia elementów, bądź procesów natu-
ralnych jako aktywnego aktora, pozyskanie odbywa się w możliwie 
małej skali, lokalnie i cyklicznie, w porozumieniu z opiekunami terenu. 
Żywe materie mają przygotowany plan opieki (kto, jak, jak długo), 
a po zakończeniu pracy to, co „pożyczyliśmy”, wraca na miejsce lub 
przekształca się w zasób (np. kompost, doniczki z rozsadą dla są-
siadów). Unikamy wprowadzania do przyrody gatunków obcych i ma-
teriałów toksycznych.

Ryzyka i przeciwdziałanie:

1.	 Estetyka raniąca miejsce (hałas, nadmiar światła, twarda infra-
struktura na miękkim podłożu) → strefy ciszy i ciemności, świa-
tło czasowe/kierunkowe, rozproszone mikro-wydarzenia, trasy 
ochronne, podkłady pod ciężar.

2.	 Eksploatacyjne korzystanie z  żywego środowiska („zielone” 
w nazwie, degradacja w praktyce) → limity pozyskania, materiały 
wtórne i gatunki rodzime, protokół opieki/zwrotu dla żywych ele-
mentów, prosty bilans „co wraca”.

Co sprawdzamy:
•	 Kogo i co poza ludźmi dotyka projekt tu i teraz (np. ptaki lęgowe, 

nietoperze, bezkręgowce, drzewa, ciek wodny)?
•	 Gdzie będzie cisza i ciemność, a gdzie ruch i światło? Kiedy lepiej 

nie działać (np. lęgi, susze)?
•	 Z czego/kogo to powstaje i co się z tym dzieje po wydarzeniu (np. 

ponowne użycie, zwrot, kompost)?
•	 Sezonowość – dostosowanie harmonogramu do okresu wegeta-

cji, (np. lęgów, migracji, susz etc.).
•	 Jak sprawdzimy, że nie szkodzimy: wprowadzamy 2–3 wskaźniki 

„przed–po”: np. ilość śmieci, stopień zadeptania miejsca, moda 
na dane miejsce.

Opieka po wydarzeniu
Wyznaczamy opiekuna miejsca (osoba/instytucja), przewidujemy 
budżet oraz krótki protokół przekazania (co pielęgnować, co i kiedy 
zdjąć/oddać/skompostować). Jeśli nie da się zapewnić poprawy (albo 



32

choć neutralnego bilansu), wybieramy formy lżejsze lub rozproszone, 
zamiast realizować pierwotną koncepcję.

4. Obszary ryzyka 

Obszary ryzyka (E / FB / RE / Ø) to cztery obszary kontrolne, którym 
warto się przyjrzeć, zanim ocenimy projekt przez pryzmat kryteriów 
profilujących. Mają wychwycić to, co w praktyce najczęściej „ucieka”. 
Jeśli któryś z obszarów ujawnia problem, korygujemy PROPOZYCJĘ. 
Następnie filtrujemy ją ponownie przez T/O/M, tak, by mieściła się 
w tych ramach. Dopiero potem przechodzimy dalej do etapu profilo-
wania poprzez narzędzia U1–U6.



33

Jakie obszary sprawdzamy?

E — Egalitarność / dostęp

Ryzyko luki: praktyka jest „użytkowana”, ale tylko przez wąską grupę 
(np. wykluczenia językowe, ekonomiczne, sprawnościowe).

•	 Czy użytkowanie jest dostępne finansowo, językowo, sensorycznie?
•	 Kto nie jest dziś użytkownikiem, choć powinien? (zdefiniuj kto 

i dlaczego)
•	 Jakie wprowadzamy kompensacje/ułatwienia (opieka, transport, 

tłumaczenia)?

W których miejscach jeszcze zwrócić na to uwagę: 
U1 (intensywność – struktura użytkowników), U4 (lokalność – realne współde-
cydowanie), O (współodpowiedzialność).

FB — Przepływy i granice

Ryzyko luki: projekt „działa” lokalnie, ale przerzuca koszty gdzie in-
dziej (np. łańcuch dostaw, odpady, transport).

•	 Skąd bierzemy materiały?
•	 Co się dzieje z wytworami/odpadami po użyciu?
•	 Czy istnieją punkty przerzutu kosztów na innych ludzi/istoty/miejsca?

W których miejscach jeszcze zwrócić na to uwagę:  
M (więcej-niż-ludzkie i środowiskowe skutki), U5 (odporność na skutki ubocz-
ne), U6 (transfer – bez „kolonizacji”).

RE — Refleksyjność

Ryzyko luki: projektując działanie kładziemy zbyt duży nacisk na 
atrakcyjność aplikacyjną, zamiast rozwiązań merytorycznych, niosą-
cych potencjał zmian w użytkowaniu. Brak perspektywy „co by było, 
gdyby nas nie było”.

•	 Dlaczego czegoś nie robimy (co ważnego świadomie pomijamy)?
•	 Kontrfaktyczne: co by się stało bez projektu?
•	 Efekt odbicia: czy widoczność i popularność projektu nie wywołuje 

niezamierzonego wzrostu skali i obciążeń, przez co realny bilans 
się pogarsza, mimo dobrych intencji?

W których miejscach jeszcze zwrócić na to uwagę: we Wnioskach + przy każdym U.



34

Ø — Zamknięcie cyklu

Ryzyko luki: sytuacja, w której projekt jest tak związany formą, umo-
wami, infrastrukturą lub jedną osobą, że nie da się go sensownie za-
kończyć, odchudzić ani przekazać opieki bez szkody dla ludzi i miej-
sca; brak planu wygaszania.

•	 Kiedy i jak kończymy praktykę/obiekt (kryteria, terminy)?
•	 Co zostaje po nas: ślad pozytywny (instrukcje, zasoby wspólne) 

i ślad zerowy (porządek, recykling)?
•	 Kto jest opiekunem wygaszania projektu (osoba/instytucja) i  jaki 

mamy budżet na jego zamknięcie?

W których miejscach jeszcze zwrócić na to uwagę: 
T (trwałość „bez przymusu”), U3 (utrzymanie – role przy wygaszaniu), U5 (od-
porność – degradacja kontrolowana).

5. Kryteria profilujące U1–U6

Kryteria profilujące to sześć wymiarów, w których opisujemy „ży-
cie w użyciu” projektu: U1 (intensywność), U2 (głębokość), U3 (utrzy-
manie/współodpowiedzialność), U4 (lokalność) i U5 (odporność), U6 
(transferowalność). Zostały wprowadzone po to, by zbudować czy-
telny profil praktyki, zamiast sprowadzać ją do jednej oceny. Dzięki 
nim widać, co faktycznie się dzieje: kto i jak korzysta, co się zmienia, 
kto nad tym czuwa, jak jest zakorzeniony w miejscu i jak radzi sobie 
przy zakłóceniach, oraz czy i gdzie projekt daje się sensownie prze-
nieść. W przypadku gdy któreś kryterium jest nieadekwatne, pomija-
my je w ocenie.

Kiedy horyzont oceny T/O/M określa ramy kompletności projektu, 
obszary ryzyka wyłapują typowe luki, kryteria U1–U6 pokazują jak 
projekt może działać/działa w tych ramach. Profil U-kryteriów ma 
pomagać przy podejmowaniu decyzji w trakcie autodiagnozy projektu, 
a nie służyć do porównywania z innymi projektami. Jest to więc narzę-
dzie wewnętrzne, do udoskonalania opracowywanych działań.

Kryteria podzielone są na trzy zbiory. Podział kryteriów na dodatkowe 
podgrupy porządkuje sposób czytania profilu i  ułatwia podejmowa-
nie decyzji. Najpierw patrzymy, czy projekt faktycznie żyje i ma się 
o co oprzeć, a dopiero potem sprawdzamy, czy jest zakorzeniony 



35

i potrafi znieść napięcia. Dzięki temu, w przypadku chęci rozwoju 
projektu,  nie rozmawiamy od razu o „skalowaniu” i „transferze”, nie 
mając jeszcze wypracowanych podstaw użytkowania. Taki porządek 
zmniejsza ryzyko przedwczesnych wniosków (np. kopiowania forma-
tu, który nie działa u  źródła) i  urealnia rozmowę o  sensie długości 
trwania projektu.

Zbiór U1–U3 = „użytkowanie i opieka”.
Ta trójka odpowiada na pytania podstawowe: kto i jak korzysta (U1), 
co się dzięki temu realnie zmienia (U2) oraz kto i na jakich zasadach 
prowadzi projekt (U3). To rdzeń „życia projektu” – rytm spotkań, przy-
rost kompetencji, przejrzyste role, gościnność i  przekazywalność 
opieki. Jeśli tu mamy niedobory (np. wysoka frekwencja bez zmiany 
praktyk, „tryb bohatera”, brak prostych zasad dostępu), dalsza dysku-
sja o osadzeniu czy odporności staje się czysto teoretyczna. Najpierw 
wzmacniamy to, co jest „tu i  teraz” – relacje, nawyki, odpowiedzial-
ność – bo tylko z tego wyrasta trwała wartość.

Zbiór U4–U5 = „osadzenie i wytrzymałość”.
Gdy wiemy, że projekt jest używany i ktoś nad nim czuwa, pytamy, czy 
jest „stąd” – czy odpowiada na potrzeby miejsca i daje ludziom real-
ny wpływ (U4) – oraz czy wzmacnia zdolność wspólnoty do radzenia 
sobie z problemem także po zakończeniu działań (U5). Tu widać, czy 
praktyka nie jest „przywieziona na chwilę”, czy powstają nawyki i sieci, 
które działają bez zespołu artystycznego, i czy obciążenia miejsca nie 



36

rosną z  każdą odsłoną. Dopiero tak przejrzane osadzenie i wytrzy-
małość dają podstawę do rozmowy o  „wyjściu poza” – sensownym 
przenoszeniu formuły w inne konteksty.

Zbiór U6 = „wyjście poza” – na końcu.
Transferowalność czytamy dopiero po obu podgrupach. Jeśli U1–U3 
i U4–U5 działają, można pytać, co jest rdzeniem, a co lokalnym wa-
riantem, jak przygotować instrukcje i  protokół adaptacji, by nie „ko-
lonizować” nowych miejsc. Ten porządek chroni przed kopiowaniem 
„pustych form” i pomaga tworzyć adaptacje, które są naprawdę sku-
teczne.

U1 — Intensywność (użytkowanie i opieka)

Po co: aby sprawdzić kto i jak często korzysta (skala, rytm, różnorod-
ność), a nie tylko „ile osób było na otwarciu”.
PLAN: grupa odbiorców i próg wejścia; frekwencja.
ŚLADY: wszelka dokumentacja.
EWAL: kto faktycznie był użytkownikiem, czas uczestniczenia, fre-
kwencja.
Punkty odniesienia: T, O | E
Czerwona flaga: „ruch bez opieki” (dużo osób, brak gospodarzy/
struktur).

Przykładowe pytania pomocnicze:

PLAN
•	 Dla kogo jest wydarzenie, kto i dlaczego ma wracać?
•	 Jakie bariery wejścia usuwamy (np. język, koszt, dojazd, archi-

tektura)?
•	 Jaki rytm (pory dnia/tygodnia/sezon) i frekwencja są „w sam raz”?

ŚLADY
•	 Co i jak rejestrujemy (np. dokumentacja fotograficzna, listy, wyda-

rzenia w SM, notatki)?
•	 Czy/Jak rozróżniamy nowych od powracających użytkowników?

EWAL
•	 Kto faktycznie korzystał (profil), kiedy i jak często?
•	 Jak korygujemy rytm i skalę wydarzenia?



37

U2 — Głębokość (użytkowanie i opieka)

Po co: aby sprawdzić, czy użycie coś realnie zmienia (np. procedury, 
kompetencje, decyzje).
PLAN: hipoteza zmiany + ścieżka wdrożenia.
ŚLADY: nowe/zmienione procedury, decyzje, artefakty kompetencji.
EWAL: co się utrwaliło po czasie.; co uprościć/doszkolić.
Punkty odniesienia: T, O | RE
Czerwona flaga: „frekwencja bez zmiany” (dużo wydarzeń bez efek-
tów).

Przykładowe pytania pomocnicze:

PLAN
•	 Jaka praktyka ma się zmienić i u kogo?
•	 Jakie narzędzia wdrożeniowe mogą doprowadzić do zmiany (np. 

szkolenia, warsztaty, materiały dydaktyczne)?
•	 Jaki najmniejszy efekt będzie dowodem skuteczności działania?

ŚLADY
•	 Jakie dokumenty/artefakty zbieramy (np. zmienione procedury, 

decyzje, prace)?
•	 Kto jest opiekunem zmiany i co potwierdzi jego działanie?

EWAL
•	 Co się utrwaliło po 3–6–12 spotkaniach?
•	 Co upraszczamy lub poprawiamy, by zmiana była trwała?

U3 — Utrzymanie / opieka (użytkowanie i opieka)

Po co: aby upewnić się, kto i na jakich zasadach niesie projekt (np. 
role, zasoby, częstotliwość, gościnność).
PLAN: mapa ról z zastępstwami, dyżury/rotacje, instrukcja startowa, 
budżet opieki; długość trwania
ŚLADY: harmonogram, plan dyżurów, instrukcje, zasady dostępu.
EWAL: co zadziałało przy nieobecnościach; co przeciążało; co oddać 
społeczności/instytucji.
Punkty odniesienia: O, T | Ø, RE
Czerwona flaga: „tryb bohatera” (wszystko na jednej osobie).



38

Przykładowe pytania pomocnicze:

PLAN
•	 Jakie role (z zastępstwami) są potrzebne i  jak wygląda rotacja/

zespołu?
•	 Czy mamy pisemne instrukcję dla nowo dołaczających osób?
•	 Jaki jest schemat i częstotliwość monitorowania jakości?
•	 Czy przewidziany jest budżet opieki na całe przedsięwzięcie?

ŚLADY
•	 Jak rejestrujemy dyżury/rotacje i użycie instrukcji?
•	 Jak dokumentujemy zasady dostępu i gospodarzenie przestrze-

nią/sprzętem?

EWAL
•	 Co zadziałało przy nieobecnościach; gdzie były przeciążenia?
•	 Co oddajemy społeczności/instytucji, by projekt projekt działał 

niezależnie od zespołu?

U4 — Lokalność (osadzenie i wytrzymałość)

Po co: aby sprawdzić dopasowanie do miejsca i realne współdecydo-
wanie użytkowników.
PLAN: diagnoza potrzeb; zasady współużytkowania; mechanizmy 
współdecydowania (np. rada/otwarte spotkania, wspólny budżet).
ŚLADY: protokoły konsultacji/spotkań, matryce potrzeb, zmiany po 
uwagach.
EWAL: czy współdecydowanie było skuteczne/inkluzywne; co kory-
gować.
Punkty odniesienia: O, M | E, FB
Czerwona flaga: „konsultacje pozorne” (brak wpływu użytkowników 
na decyzje).

Przykładowe pytania pomocnicze:

PLAN
•	 Czyje potrzeby adresujemy i jak to rozpoznaliśmy (np. rozmowy, 

spacer badawczy, dane)?
•	 O jakich elementach wspólnie decydujemy i jak to komunikujemy 

przed spotkaniem?
•	 Jak zapewniamy inkluzywny dostęp (np. język, godziny, poczucie 

bezpieczeństwa, progi wejścia)?



39

ŚLADY
•	 Jak notujemy wpływ uwag (np. notatki → zmiana w planie)?
•	 Jak mierzymy otwartość (np. regularny udział osób, regularny 

udział nowych osób)?

EWAL
•	 Czy współdecydowanie było skuteczne/inkluzywne (jaki efekt)?
•	 Jakie korekty wprowadzamy w zasadach i praktykach miejsca?

U5 — Odporność użytkowników / społeczności (osa-
dzenie i wytrzymałość)

Po co: aby ocenić, czy projekt wzmacnia wspólnotę wobec problemu, 
z którym pracuje (również po projekcie).
PLAN: jakie kompetencje, sieci, proste procedury wzmacniamy (np. 
grupa wsparcia, nowe umiejętności, „karta działania”); na czym opie-
ramy się lokalnie.
ŚLADY: nowe umiejętności; aktywność grupy/kręgu; mapa sojuszy; 
kontynuowanie działania bez pomysłodawców.
EWAL: co realnie zostało; co pomogło przy pierwszym kryzysie; co 
uprościć/wzmocnić w trakcie użytkowania.
Punkty odniesienia: O, T, U4 | FB, Ø
Czerwona flaga: „bez nas projekt nie żyje” (brak samodzielności, 
brak sieci).

Przykładowe pytania pomocnicze:

PLAN
•	 Jaki konkretny problem bierzemy na warsztat i jakie umiejętności 

wzmacniamy?
•	 Jak budujemy sieć wsparcia (np. horyzontalność grupy, kontakt 

awaryjny, partner instytucjonalny)?
•	 Czy mamy prostą kartę działania (kto/co/kiedy)?

ŚLADY
•	 Jak sprawdzimy przyrost kompetencji (np. wywiad, obserwacja)?
•	 Jak rejestrujemy pracę sieci (np. frekwencja grupy, mapa sojuszy)?
•	 Czy uruchomiono kartę/procedurę bez zespołu artystycznego?

EWAL
•	 Co zostało po zakończeniu projektu (np. kompetencje, rytuały, sieci)?
•	 Co pomogło przy pierwszym kryzysie — co uprościć/wzmocnić?



40

U6 — Transferowalność (wyjście poza — na końcu)

Po co: aby na końcu zapytać, czy i gdzie sensownie adaptować – bez 
„kopiuj-wklej” i bez kolonizowania nowych miejsc.
PLAN: co jest rdzeniem projektu, a co lokalnym naddatkiem; instruk-
cja; protokół adaptacji (na co uważać w  nowym miejscu); kanały 
wsparcia.
ŚLADY: rejestr adaptacji, relacje użytkowników, lokalne modyfikacje.
EWAL: co przenieść do rdzenia, co zostawić lokalnie; kiedy nie ska-
lować.
Punkty odniesienia: U4, M | FB
Czerwona flaga: transfer „jak leci” (ignorowanie lokalnych potrzeb/
możliwości).

Przykładowe pytania pomocnicze:

PLAN
•	 Dla kogo i gdzie adaptacja ma sens — a gdzie nie?
•	 Co stanowi rdzeń, a  co jest lokalnym naddatkiem zależnym od 

miejsca?
•	 Jaka jest minimalna skala, by działanie zachowało sens w nowym 

miejscu?
•	 Czy jest grupa zainteresowana adaptacją w nowym miejscu?

ŚLADY
•	 Jak prowadzimy rejestr adaptacji i relacje użytkowników ze wcze-

śniejszych miejsc?
•	 Co dokumentuje lokalne modyfikacje i ich skuteczność?

EWAL
•	 Co przenieść do rdzenia, a co zostawić lokalnie?
•	 Kiedy i dlaczego nie skalować dalej?

W każdej karcie zostaw osobne pole „nd. – nie dotyczy” oraz stop-
kę decyzyjną (Utrwalamy / Korygujemy / Wygaszamy / Transferujemy 
(U6)).



41

6. Efekt zewnętrzny

Efekt zewnętrzny (termin zapożyczony od Stephena Wrighta) to opcjo-
nalny rejestr ubocznych rezultatów użytkowania. Inspiracją jest 
rozumienie „użycia” jako procesu otwartego, w którym obok zaplano-
wanych rezultatów mogą pojawiać się także nieprzewidziane formy 
dalszego życia projektu. Rejestr nie jest obowiązkowym kryterium, 
nie stanowi bramki oceny i nie wpływa na ramę T/O/M. Jego zadaniem 
jest jedynie potencjalne odnotowanie wartościowych rozszerzeń, któ-
re pojawiają się poza pierwotną PROPOZYCJĄ.

Definicja
Efekt zewnętrzny to uboczny, nieplanowany rezultat powstały w wy-
niku użytkowania. Może to być np. nowe narzędzie, odgałęzienie 
praktyki, nowy rytuał społeczności, sieć współpracy czy zewnętrzna 
inspiracja. Ważne jest to, że wykracza on poza pierwotny cel projektu, 
a mimo to przynosi realną wartość.

W jakich sytuacjach może pojawić się efekt zewnętrzny?
•	 gdy pojawiają się nowe sposoby użycia powstałe oddolnie,
•	 gdy praktyka samoistnie rozszerza się na inne grupy lub miejsca,
•	 gdy powstają niezależne adaptacje albo reinterpretacje,
•	 gdy język, procedury lub rytuały wchodzą do codziennych praktyk 

poza projektem.

Gdzie się go potencjalnie spodziewać?
U1/U2 — poszerzenie użytkowania i pogłębienie praktyk,
U4 — zakorzenienie w lokalnych rytuałach i zwyczajach,
U6 — oddolny transfer formuły,

Efekt zewnętrzny traktujemy jako czynnik bonusowy, który pozwala 
dostrzec i docenić twórcze rozgałęzienia wychodzące poza zamierzo-
ne ramy projektu.





43

 
 
 
 
 
Indeks pojęć
Arte Útil – nurt „sztuki użytecznej”: projekty mają realnie służyć lu-
dziom, uruchamiać zmianę i  czynić odbiorców współtwórcami-użyt-
kownikami.

Czerwona flaga – krótki sygnał ostrzegawczy wskazujący typowy 
błąd/ryzyko (np. tryb bohatera, konsultacje pozorne, frekwencja bez 
zmiany).

Egalitarność / dostęp (E) – filtr inkluzywności: usuwa bariery finan-
sowe, językowe, sensoryczne; dba, by użytkownikami nie była tylko 
wąska grupa.

Efekt odbicia – paradoks: rosnąca widoczność/sukces podbija skalę 
obciążeń, przez co bilans ekologiczny/społeczny się pogarsza.

Efekt zewnętrzny – wartościowy, nieplanowany „uboczny” skutek 
użytkowania (np. nowy rytuał, narzędzie, oddolna adaptacja).

Epoka postartystyczna – sztuka stapia się z codziennością; wysoki 
„współczynnik sztuki” może być poza instytucjami, w praktykach życia.

Estetyka raniąca miejsce – forma/obsługa wydarzenia szkodzi śro-
dowisku lub mieszkańcom (hałas, światło, ciężka infrastruktura); sy-
gnał do przeprojektowania działań.

EWAL – część każdego kryterium: zwięzła ewaluacja „co realnie zo-
stało i co poprawić”, po określonym czasie.



44

Ex‑ante – sprawdzenie założeń przed startem (filtr T/O/M, obszary 
ryzyka); jeśli coś nie przechodzi, wracamy do PROPOZYCJI.

Ex‑post – ocena po zakończeniu: co działa, co nie, co korygować/
przekazać/wygasić.

Fasadowa partycypacja – udział bez sprawczości; spotkania „dla 
odhaczenia” bez realnego wpływu użytkowników.

Figura pojęciowa – prosta rama myślenia, która porządkuje złożony 
proces (nie narzuca estetyki, daje wspólny język pracy).

Figura pojęciowa WU – ujęcie procesu na osi PROPOZYCJA → 
UŻYCIE → UTRZYMANIE ze sprzężeniem zwrotnym do PROPOZY-
CJI.

Gościnność – czytelne zasady dostępu i bycia „u siebie” (prosty ję-
zyk, niski próg wejścia, możliwość dołączania nowych osób).

Horyzont oceny (T/O/M) – trzy warunki brzegowe: Trwałość (co zo-
staje w czasie), Współodpowiedzialność (kto niesie projekt), Między-
gatunkowość (nie szkodzić, dbać o miejsce).

Kryteria profilujące (U1–U6) – sześć wymiarów opisu „życia w uży-
ciu”: od intensywności i głębokości, przez opiekę i lokalność, po od-
porność i transfer.

Międzygatunkowość (M) – poszerzenie perspektywy o istoty/układy 
nieludzkie; projekt powinien mieć co najmniej neutralny, najlepiej re-
generacyjny wpływ.

nd. — nie dotyczy – oznaczenie pola/kryterium, które w danym pro-
jekcie nie ma zastosowania.

Obszary ryzyka (E/FB/RE/Ø) – cztery „sita” na typowe luki: E  (do-
stęp), FB (przepływy i  granice), RE (refleksyjność), Ø (zamknięcie 
cyklu).

Opieka / współodpowiedzialność (O) – wspólne tworzenie, decyzje 
i opieka rozłożone na wiele osób; przeciwdziała „trybowi bohatera”.



45

Plan (PLAN) – część każdego kryterium: hipoteza zmiany, grupa do-
celowa, narzędzia, rytm i zasady wdrożenia.

Posthumanizm – perspektywa pozaantropocentryczna; współtworze-
nie z nie‑ludźmi i technologiami, odpowiedzialność za całą sieć życia.

Postwzrost – „w sam raz” zamiast „więcej”: umiar, wspólne zasoby 
i użyteczność ponad produkcję efektów i skalowanie.

Premierocentryzm – fetysz „otwarcia” kosztem ciągłości; wysoka fre-
kwencja na starcie, a potem pustka.

Propozycja – jasno opisana możliwość użycia: co/po co/dla kogo/na 
jakich zasadach; punkt odniesienia dla późniejszej oceny.

Przepływy i granice (FB) – skąd bierzemy zasoby, co dzieje się z od-
padami/produktami; czy koszty nie są przerzucane „gdzie indziej”.

Refleksyjność (RE) – autodiagnoza sensu: co pomijamy i dlaczego, 
co by było bez projektu, jakie skutki uboczne generujemy.

Rzeźba społeczna – społeczeństwo jako tworzywo; „każdy jest arty-
stą” w sensie współtworzenia wspólnego dobra.

Skala 1:1 – działanie w realnej skali życia zamiast modelu; im bardziej 
użyteczne, tym mniej „wygląda jak sztuka” – i tym lepiej dla WU.

Skala „w sam raz” – limitowanie natężenia/pojemności, by nie prze-
ciążać ludzi i miejsca; preferencja form lżejszych/rozproszonych.

Stopka decyzyjna – zwięzły wniosek karty: Utrwalamy / Korygujemy 
/ Wygaszamy / Transferujemy (U6).

Sztuka relacyjna – projektowanie sytuacji i mikro‑wspólnot; relacje 
jako główne medium pracy.

Ślady – dowody użycia i efektów (dokumentacja, decyzje, artefakty 
kompetencji); podstawa wiarygodnej ewaluacji.

Śnieżna kula – metafora Ludwińskiego: sztuka „narasta”, pochłania-
jąc kolejne obszary rzeczywistości, aż stapia się z życiem.



46

Transfer „jak leci” – kopiowanie formatu bez lokalnej adaptacji; grozi 
„kolonizowaniem” nowych miejsc.

Trwałość użytkowania (T) – utrzymywanie praktyk/relacji po określo-
nym czasie, w granicach zasobów; ważniejsze niż „czy obiekt stoi”.

Tryb bohatera – wszystko „na jednej osobie”; kruchość systemu 
i brak przekazywalności ról.

U1 — Intensywność – kto i jak często korzysta (skala, rytm, różno-
rodność); czerwona flaga: ruch bez opieki.

U2 — Głębokość – co się zmienia w praktykach/kompetencjach/pro-
cedurach; czerwona flaga: frekwencja bez zmiany.

U3 — Utrzymanie / opieka – kto i na jakich zasadach niesie projekt 
(role, rotacje, instrukcje, budżet opieki); czerwona flaga: tryb bohatera.

U4 — Lokalność – zakorzenienie i współdecydowanie użytkowników; 
czerwona flaga: konsultacje pozorne.

U5 — Odporność społeczności – samodzielność po projekcie (kom-
petencje, sieci, proste procedury); czerwona flaga: bez nas projekt nie 
żyje.

U6 — Transferowalność – co jest rdzeniem, co lokalnym naddat-
kiem; instrukcja i protokół adaptacji; czerwona flaga: transfer jak leci.

Użycie – wdrożenie i  realne korzystanie przez ludzi, potwierdzone 
śladami; środkowe ogniwo osi WU.

Utrzymanie – długofalowa opieka i  ciągłość działania po projekcie; 
miernik realnej żywotności efektu.

Współczynnik sztuki – różnica między intencją a  efektem dzieła; 
miara „ile sztuki” ujawnia się w działaniu/rzeczy.

Współczynnik Użytkowania (WU) – miara żywotności: użycie + 
utrzymanie + ślad; liczy się praktyczny, trwały pożytek.

Zamknięcie cyklu (Ø) – plan sensownego zakończenia/odchudze-
nia/przekazania opieki; co zostaje, co zwracamy, kto domyka.



Bibliografia
 
Barthes, Roland. Śmierć autora. Teksty Drugie: teoria literatury, kryty-
ka, interpretacja, nr 1–2 (54/55), 1999: 247–251.

Bishop, Claire. Sztuczne piekła. Sztuka partycypacyjna i polityka wi-
downi. Tłum. Jacek Staniszewski. Warszawa: Fundacja Nowej Kultury 
Bęc Zmiana, 2015.

Duchamp, Marcel. The Essential Writings of Marcel Duchamp. Edited 
by Michel Sanouillet and Elmer Peterson. London: Thames and Hud-
son, 1975.

Malzacher, Florian, red. Prawda jest konkretna. Strategie artystycz-
ne w polityce. Podręcznik. Warszawa: Fundacja Nowej Kultury Bęc 
Zmiana, 2018.

Wright, Stephen. W stronę leksykonu użytkowania. Red. Sebastian 
Cichocki. Tłum. Łukasz Mojsak. Warszawa: Fundacja Bęc Zmiana, 
2016.

Netografia
 
Bruguera, Tania. „About.” Arte Útil. Dostęp 28 sierpnia 2025. https://
arte-util.org/about/

„Epoka postartystyczna.” Słownik. Robiąc użytek. Życie w czasach 
postartystycznych. Muzeum Sztuki Nowoczesnej w Warszawie. Do-
stęp 15 sierpnia 2025. https://makinguse.artmuseum.pl/slownik-epo-
ka-postartystyczna/

„Współczynnik sztuki.” Słownik. Robiąc użytek. Życie w czasach po-
startystycznych. Muzeum Sztuki Nowoczesnej w Warszawie. Dostęp 
15 sierpnia 2025. https://makinguse.artmuseum.pl/slownik-wspol-
czynnik-sztuki/
.



całość dostępna pod: 
www.wspolczynnikuzytkowania.pl





ex-ante działanie ex-post

czas

kw
ie
tn
ic
ki
.c
om


