
    
 

Tomasz Grabowski OP

Analiza ordomissæmaioris altaris
według rytu dominikańskiego wXIII wieku

Praca doktorska napisana
w Katedrze Teologii Systematycznej
pod kierunkiem
ks. prof. dr. hab. Piotra Roszaka

Pracę przyjmuję i akceptuję

.......................................................
Data, podpis promotora pracy

 





SPIS TREŚCI

Spis ilustracji 

Spis tabel 

Wykaz skrótów 

Wstęp 

. Ryt dominikański w kontekście liturgii trzynastowiecznej 
.. Źródła idei i liturgii Zakonu Braci Kaznodziejów . . . . . . . . . . . . 

... Kanonicy i liturgia lokalna . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 
... Premonstratensi i ryt liturgiczny białych kanoników . . . . . 
... Cystersi i reformowana liturgia mnichów . . . . . . . . . . . 
... Franciszkanie i liturgia papieska . . . . . . . . . . . . . . . . . 

.. Powstanie rytu dominikańskiego . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 
... System ustanawiania praw w Zakonie . . . . . . . . . . . . . . 
... Wspólne consuetudines dominikanów . . . . . . . . . . . . . 
... Ujednolicenie ksiąg liturgicznych . . . . . . . . . . . . . . . . 

.. Źródła do analizy rytu dominikańskiego . . . . . . . . . . . . . . . . 
... Funkcja Prototypu liturgii dominikańskiej . . . . . . . . . . . 
... Księgi Prototypu liturgii dominikańskiej . . . . . . . . . . . . 
... Notacja muzyczna Prototypu liturgii dominikańskiej . . . . . 

. Uwagi ogólne o sprawowaniu Eucharystii w rycie dominikańskim 
.. Wyróżnienie części mszy świętej . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 
.. Rodzaje, czas i liczba sprawowanych mszy świętych . . . . . . . . . . 

... Msza konwentualna . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 
... Msze prywatne . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 
... Liczba mszy świętych w ciągu dnia . . . . . . . . . . . . . . . 

.. Wybór formularza mszalnego . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 
... Cykl temporale i sanctorale . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 
... Dni rytu zdwojonego . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 
... Dni rytu prostego . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 
... Niedziele . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 
... Oktawy i wigilie . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 
... Wspomnienia . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 
... Dni ferialne . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 
... Dni kwartalne . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 
... Tabela pierwszeństwa . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 



. Przygotowanie liturgii 
.. Kościół i jego wyposażenie . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 

... Ecclesia fratrum, ecclesia laicorum . . . . . . . . . . . . . . . 
... Intermedium . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 
... Chór i prezbiterium . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 
... Wystrój wnętrza świątyni . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 

.. Przygotowanie posługujących i ołtarza . . . . . . . . . . . . . . . . . 
... Strój ministrantów . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 
... Szaty celebransa . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 
... Nakrycie ołtarza . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 

.. Præparatio ad Missam . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 
.. Spowiedź celebransa . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 
.. Aspersja i procesje . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 

. AnalizaOrdomissæmaioris altaris 
.. Introitus . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 

... Officium . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 
... Modlitwy u stopni ołtarza . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 
... Kyrie eleison . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 
... Gloria in excelsis . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 

.. Instructio . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 
... Collectas . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 
... Lekcja epistoły . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 
... Responsorium . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 
... Alleluja . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 
... Sequentia . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 
... Evangelia . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 
... Credo . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 

.. Oblatio . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 
... Offertorium . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 
... Secreta . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 
... Præfatio . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 
... Sanctus . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 

.. Kanon . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 
.. Postulationes . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 

... Pater noster . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 
... Embolizm Libera nos . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 
... Agnus Dei . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 
... Commixtio . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 
... Pax . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 
... Communio . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 

.. Gratiarum actiones . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 
... Postcommunio . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 
... Ite missa est . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 

.. Komunia święta braci . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 

Zakończenie 



Bibliografia 
Źródła rękopiśmienne . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 
Źródła drukowane . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 
Literatura pomocnicza . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 

Podziękowania 

Streszczenie —Abstract 

SPIS ILUSTRACJI

. Prototyp liturgii dominikańskiej, frontyspis. . . . . . . . . . . . . . . . . . 

. Trzynastowieczne temporale dominikanów . . . . . . . . . . . . . . . . . 

. Iluminacja przedstawiająca kościół kaznodziejów (XV w.) . . . . . . . . . 
. Dominikanin w habicie trzynastowiecznym . . . . . . . . . . . . . . . . . 
. Celebrans nakładający szaty liturgiczne . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 
. Zdobne ornaty świętych Dominika i Piotra z Werony . . . . . . . . . . . 
. Białe ornaty świętych Dominika i Piotra z Werony . . . . . . . . . . . . . 

. Prototyp liturgii dominikańskiej, f. r. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 
. Sposób trzymania kielicha w procesji do mszy cichej . . . . . . . . . . . 
. Prototyp liturgii dominikańskiej, f. v i r. . . . . . . . . . . . . . . . 
. Prototyp liturgii dominikańskiej, f. v. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 
. Sposób złożenia dłoni podczas lektury epistoły . . . . . . . . . . . . . . . 
. Prototyp liturgii dominikańskiej, f. v. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 
. Prototyp liturgii dominikańskiej, f. v. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 
. Prototyp liturgii dominikańskiej, f. v. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 
. Sposób trzymania kielicha podczas ofiarowania . . . . . . . . . . . . . . 
. Sposób trzymania hostii podczas konsekracji . . . . . . . . . . . . . . . . 
. Sposób trzymania hostii podczas podniesienia . . . . . . . . . . . . . . . 
. Sposób trzymania kielicha podczas konsekracji . . . . . . . . . . . . . . 
. Sposób trzymania hostii i kielicha podczas Per Ipsum . . . . . . . . . . . 
. Sposób ujmowania pateny . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 
. Sposób ujęcia i łamania hostii . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 
. Sposób trzymania świętych postaci podczas Agnus Dei . . . . . . . . . . 
. Sposób złożenia palców przed puryfikacją . . . . . . . . . . . . . . . . . 
. Prototyp liturgii dominikańskiej, f. r. . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 
. Celebrans udzielający błogosławieństwa . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 





SPIS TABEL

. Księgi Prototypu liturgii dominikańskiej . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 
. Zestawienie reguł przepisywania ksiąg . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 

. Podziały mszy świętej u średniowiecznych autorów . . . . . . . . . . . . 
. Proponowany podział celebracji mszy świętej . . . . . . . . . . . . . . . 
. Dni, w które należało odprawić drugą mszę świętą . . . . . . . . . . . . . 
. Wybrane święta z sanctorale dominikańskiego . . . . . . . . . . . . . . . 
. Wigilie i oktawy w kalendarzu dominikańskim . . . . . . . . . . . . . . . 
. Schemat temporale — poszerzony . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 

. Kyriale Prototypu . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 
. Sekwencje wykorzystywane w liturgii dominikanów . . . . . . . . . . . . 
. Porównanie obrzędów ofertoryjnych . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 
. Prefacje własne . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 
. Części zmienne Kanonu . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 
. Porównanie modlitwy „Domine Ihesu Christe”. . . . . . . . . . . . . . . . 
. Porównanie obrzędów przyjęcia komunii przez kapłana . . . . . . . . . . 
. Porównanie modlitwy „Quod ore sumpsimus”. . . . . . . . . . . . . . . . 
. Dni udzielania komunii świętej w latach  —  . . . . . . . . . . . 





WYKAZ SKRÓTÓW

AAS — Acta Apostolicæ Sedis

AFP — Archiva Fratrum Prædicatorum

AOP — Analecta Sacri Ordinis Fratrum Prædicatorum

DSp — Dictionnaire de spiritualité — Collection complète

Indutus planeta — Ordo agendorum et dicendorum a sacerdote in missa juxta
consuetudinem ecclesiæ romanæ. Wydanie: V.L. Kennedy, The Franciscan Ordo
Missæ in the Thirteenth Century, „Mediaeval Studies”,  (), s. –.

Mansi — Giovanni Domenico Mansi, Sacrorum Conciliorum Nova et Amplissima
Collectio, cujus Johannes Dominicus Mansi et post ipsius mortem Florentius et
Venetianus editores ab anno 1758 ad annum 1798 priores triginta unum tomos
ediderunt, nunc autem continuatat et absoluta, Wenecja  – .

MOPH — Monumenta Ordinis Prædicatorum Historica

Ordinarium — Ordinarium juxta ritum sacri Ordinis Fratrum Prædicatorum, F.-M.
Guerrini OP, [red.], Romae .

PL — Patrologiæ Cursus Completus. Series Latina, J.-P. Migne, [red.], Parisiis  –
.

Prototyp — Ecclesiasticum Officium Ordinis Fratrum Prædicatorum, per quatu-
ordecim libros distinctum, secundum correctionem et ordinationem Magistri
Ordinis Humberti de Romanis, a Capitulis generalibus aa. 1254, 1255, 1256 ap-
probatum. Vulgo apelletur „Archetypus” vel „Prototypus Liturgiæ Dominicanæ”,
Archiwum generalne Zakonu dominikanów w Rzymie, sygnatura: XIV L .







WSTĘP

W pierwszej połowie XIII wieku dominikanie podjęli działania zmierzające do stwo-
rzenia własnej liturgii. W  roku papież Klemens IV bullą Consurgit in nobis
ostatecznie potwierdził ryt liturgiczny sprawowany według zwyczaju Zakonu Braci
Kaznodziejów. Liturgia braci św. Dominika obejmowała pełne officium ecclesiasti-
cum, a więc nie tylko sposób sprawowania Eucharystii i liturgii godzin, ale również
przeprowadzania kapituł i wszelkich obrzędów celebrowanych w klasztorach domi-
nikańskich. Została zanotowana we własnych księgach liturgicznych i posługiwała
się swoistym kalendarzem. Mimo że składała się z odmiennych tekstów, muzyki
i zwyczajów stanowiła jedynie wariant rytu rzymskiego. W sensie ścisłym słowo „ryt”
jest używane

dla określenia rodziny liturgicznej, sposobu celebrowaniamisteriów chrześcijań-
skich, charakterystycznego dla jakiejś grupy etnicznej, językowej czy kulturowej
oraz przejawiającego się w zespole dokładnie określonych praktyk i obycza-
jów liturgicznych. Takie tradycje rytualne mają swoje własne księgi liturgiczne,
własny kalendarz, układ roku liturgicznego, własny sposób celebrowania sa-
kramentów. W odniesieniu do Eucharystii każdy ryt ma swoją własną tradycję
euchologiczną, lekcjonarz, śpiewy, porządek mszy.

Dlatego zasadnym jest posługiwanie się nazwą „ryt dominikański”, należy jednak
pamiętać, że ze względu na silny związek z rodziną rytu rzymskiego, używamy tego
sformułowania w sensie szerszym, jako określenia

części danej tradycji liturgicznej, nazwanej bardziej poprawnie „zwyczajem”.
Zwyczaje mogą występować na poziomie narodów lub królestw (tak jest np.
w Anglii, gdzie występuje „zwyczaj Sarum”), diecezji (Akwilea, Rawenna, Bene-
went, Lyon, Braga), rodzin monastycznych czy zakonnych (mnisi kluniaccy, cy-
stersi, kartuzi, dominikanie, franciszkanie, premonstratensi, karmelici). Wszyst-
kie te „ryty” zależą mocno od tradycji rzymskich i słusznie mogą być nazwane
różnymi „zwyczajami” rytu rzymskiego.

Liturgiczny zwyczaj kaznodziejów w formie ustanowionej w XIII wieku silnie
oddziałał na inne ryty zakonne i diecezjalne. Przez kolejne stulecia był też poddawany
pewnym zmianom, takim jak uzupełnianie kalendarza, modyfikowanie lekcjonarza,
dodawanie ceremonii domszy świętej czy przepracowanie obchodu Triduum sacrum.
Wspólną cechą tych zmian było wprowadzanie większego podobieństwa do rytu
rzymskiego. Mimo to liturgia dominikanów zachowała swoją specyfikę i do 
roku, w którym Zakon zrezygnował z jej odprawiania, była traktowana jako osobny
zwyczaj liturgiczny rytu rzymskiego. Współcześnie — choć rzadko i w nielicznych
miejscach— nadal jest celebrowana w oparciu o księgi z lat sześćdziesiątych XX
wieku. Możliwość jej sprawowania zapewnił papież Benedykt XVI listem w formie
motu proprio Summorum pontificum z  roku. Jego decyzji nie uchyliły kolejne
orzeczenia watykańskie, w tym motu proprio papieża Franciszka Traditionis custodes.
 C. Folsom OSB, Ryt rzymski czy ryty rzymskie?, „Christianitas” nr  (), s. .
 Tamże, s. .





W

Do podjęcia analizy ordomissæwedług rytu dominikańskiego zXIII wieku skłania
nas przeświadczenie wyrażone przez Benedykta XVI w liście do biskupów opubli-
kowanym z okazji promulgacji wspomnianego motu proprio: „W historii liturgii
jest rozwój i postęp, ale bez żadnego rozłamu. To, co dla poprzednich pokoleń było
święte, również dla nas pozostaje święte i wielkie, i nie może być nagle całkowi-
cie zabronione albo uznane za szkodliwe”. Jesteśmy przekonani, że badania nad
rytem, a w konsekwencji nad pobożnością dominikanów, mogą doprowadzić nas
do głębszego zrozumienia i przeżywania Eucharystii. Nie tylko dlatego, że mimo
zmian wprowadzanych z biegiem czasu, rytuał zachował znaczne podobieństwo
do dawnej swej formy, ale przede wszystkim dlatego, ponieważ uobecnia te same
tajemnice. Celebracja średniowieczna pozwala zatem uchwycić te aspekty tajemnicy,
które podkreślali nasi poprzednicy w wierze. Formy pobożności, rozłożenie akcen-
tów dramatycznych, oznaki czci zaniedbane lub porzucone przez kolejne pokolenia,
mogą wskazywać na to, co święte a dziś przeoczone na skutek postępującego braku
wrażliwości religijnej. Ponadto zwyczaj liturgiczny kształtowany przez braci w XIII
wieku był wyrazem ich mentalności i wiary. Liczymy na to, że studiowanie rytuału
pozwoli lepiej zrozumieć ich sposób myślenia i modlitwy. Nie bez znaczenia jest też
fakt, że pierwsze pokolenia dominikanów określały tożsamość Zakonu i starały się ją
wyrazić przez formę życia i liturgię. Jakaś część odpowiedzi na pytanie o to, kim są
i kim być powinni dominikanie, została zawarta w ich rycie.

Badaniom poddamy ordo missæ maioris altaris, a zatem porządek mszy świętej
konwentualnej sprawowanej we wspólnotach dominikańskich w XIII wieku. Msza
konwentualna gromadziła całą wspólnotę. Wyznaczony kapłan odprawiał liturgię,
a pozostali księża i bracia zakonni podejmowali posługę asysty i chóru. Euchary-
stię tego typu sprawowano przy głównym ołtarzu w danym kościele, a więc przy
tym, na którym znajdowało się tabernakulum z Najświętszym Sakramentem. Bę-
dziemy analizować najbardziej uroczystą formę celebracji, która była wzorcowa dla
pozostałych przypadków.

Celem niniejszego opracowania jest analiza wspomnianego ordo missæ w trzech
aspektach. Po pierwsze w perspektywie historycznej, która pozwoli na przedstawie-
nie procesu powstania jednolitego officium ecclesiasticum dominikanów i charak-
terystykę ksiąg liturgicznych, które je opisywały, a także prawa, które dominikanie
stosowali odnośnie do celebracji eucharystycznej. Po drugie w perspektywie porów-
nawczej, która umieści liturgię predykantów na tle innych zwyczajów liturgicznych
powszechnie stosowanych w Kościele rzymskim w XIII wieku. Głównymi punk-
tami odniesienia powinny być te ryty, które mogły inspirować dominikanów lub od
których— dla podkreślenia własnej tożsamości — chcieli się odróżnić. Po trzecie
w perspektywie dramatycznej, a więc takiej, która pozwoli nie tylko opisać liturgię
zanotowaną w księgach, ale umożliwi rekonstrukcję liturgii celebrowanej. W tym
celu będziemy analizować akcję liturgiczną, zwracać uwagę na elementy składające
się na dynamikę celebracji oraz na to, w jakiej przestrzeni i przy wykorzystaniu
jakich środków była sprawowana. Dla tego ujęcia istotne będzie opisanie między
innymi ustawień asysty, gestów celebransa i chóru, a także wykonywanego śpiewu,
zajmowanych miejsc i przyjmowanych postaw ciała. Mamy nadzieję, że analiza śre-
dniowiecznej liturgii biorąca pod uwagę wspomniane ujęcia, pozwoli na głębsze
zrozumienie celebracji we współczesnej nam formie rytu rzymskiego. Wciąż bowiem
 Benedykt XVI, Epistula. Ad Episcopos Catholicae Ecclesiae Ritus Romani, AAS / (), s. .





W

wiele stosowanych dzisiaj obrzędów jest tożsamych lub bardzo wyraźnie nawiązują-
cych do form wcześniejszych, również trzynastowiecznych.

Naszym celem nie będzie natomiast wskazanie źródeł rytu dominikańskiego.
Wydaje się bowiem, że odszukanie ich jest niemożliwe wobec wielości wzajemnie
przenikających się zwyczajów liturgicznych. Zamierzamy jedynie wskazać te trady-
cje, które zachowały podobne lub tożsame obrzędy i modlitwy, a także podkreślić
różnice pomiędzy liturgią kaznodziejów a franciszkanów, kontynuujących rozwój ob-
rzędu sprawowanego w kaplicy papieskiej. Poza ramami takiego podejścia można co
najwyżej domniemywać silniejszych powiązań liturgii predykantów z rytami regional-
nymi lub innych zakonów. Stwierdzenie wyraźnych zapożyczeń z innych zwyczajów
celebracyjnych — wobec braku jednoznacznych świadectw twórców liturgii domi-
nikańskiej — jest niemożliwe. Dlatego będziemy się ograniczać do porównań, nie
zamierzamy na ich podstawie wyciągać wniosków o źródłach rytu dominikańskiego.

W przeprowadzanych analizach będziemy ograniczać się do badania liturgii
w formie ustalonej przez predykantów w latach czterdziestych i piędziesiątych XIII
wieku, a więc do okresu, gdy dominikanie stworzyli własny ryt obowiązujący we
wszystkich prowincjach Zakonu. Dla możliwie najpełniejszego obrazu, o ile będzie
to konieczne, przywołamy rozwiązania wcześniejsze (sięgające okresu od założenia
Zakonu) i późniejsze, dla których granicą będzie początek wieku XIV. Niekiedy w for-
mie uzupełnienia wskażemy dalszy rozwój danego obrzędu lub modlitwy, ale jedynie
wówczas, gdy będzie on istotny dla analizy formy trzynastowiecznej. Ten model
postępowania uważamy za uzasadniony w tych wypadkach, w których późniejsze
od trzynastowiecznych formy celebracji mogą rzucić światło na kwestie, które nie
zostały precyzyjnie opisane w pierwszej wersji rytu dominikańskiego.

Poszczególne aspekty interesującego nas zagadnienia już wcześniej w różnym
stopniu były przedmiotem badań innych autorów. Najwięcej prac powstało na temat
historii rytu dominikańskiego. W latach czterdziestych XX wieku W. Bonniwell OP
podsumował wyniki badań swoich poprzedników, poddał je weryfikacji i stwierdził:

Szczegółowe studium porównawcze dowodzi, że Bracia Kaznodzieje wybrali
ryt Rzymu w formie obowiązującej na początku XIII wieku (czy też dokładniej,
w końcowej części XII wieku) i wprowadzili w nim pewne zmiany. Niektóre
z nich, na przykład skrócenie liturgii godzin i odrzucenie dobrze już przestarza-
łego psałterza, były konieczne. Inne zmiany stanowiły ulepszenia — jak dodanie
rzadkich klejnotów liturgicznych, wywodzących się z innych Kościołów, dla
ozdobienia surowego rytu rzymskiego. Jednak zmiany te nie były tak duże, aby
zmienić zaklasyfikowanie rytu dominikańskiego z „rzymskiego” na „galikański”.
W rzeczywistości liturgiści dominikańscy nawiele sposobów okazali się bardziej
rzymscy niż sam Rzym, przejawiając niechęć do przyjęcia kilku gallikanizmów,
które na niedługo wcześniej przedostały się do rytu rzymskiego lub których
wprowadzenia głośno się wówczas domagano.

Wnioski W. Bonniwella OP nie zostały później zakwestionowane, zarówno główną
tezę o związkach z rytem rzymskim, jak i opis powstania liturgii dominikanów uznano
za słuszne. Dlatego też kolejni autorzy odnosząc się do jego opracowania co najwy-
żej uzupełniali poszczególne tezy lub nanosili nieznaczne korekty. W roku 
 W. Bonniwell OP, A History of the Dominicain Liturgy. 1215 – 1945, [wyd. , poprawione i uzu-

pełnione], New York , s. . Korzystam z tłumaczenia D. Krupińskiej dostępnego na stronie
internetowej: http:// rytdominikanski.pl/historia-liturgii-dominikanskiej/historia-liturgii-domini
kanskiej-1215-1945-o-william-bonniwell-op/ — (//).



http://rytdominikanski.pl/historia-liturgii-dominikanskiej/historia-liturgii-dominikanskiej-1215-1945-o-william-bonniwell-op/
http://rytdominikanski.pl/historia-liturgii-dominikanskiej/historia-liturgii-dominikanskiej-1215-1945-o-william-bonniwell-op/


W

w Rzymie odbyła się konferencja na temat najważniejszego rękopiśmiennego źródła
służącego analizie rytu kaznodziejów, tak zwanego Prototypu liturgii dominikańskiej,
kodeksu Santa Sabina XIV L . Była to okazja do podsumowania badań prowadzo-
nych nad rytem predykantów w . poł. XX wieku, które opublikowano w formie
materiałów pokonferencyjnych. Z punktu widzenia naszego opracowania najważ-
niejszymi aspektami dokonanych w tym czasie analiz były pogłębione studia nad
samym Prototypem oraz porównania z innymi zwyczajami liturgicznymi. Od tego
czasu kilka ksiąg Prototypu doczekało się wydań krytycznych lub szczegółowego
omówienia. Istotnymi okazały się też prace nad liturgią braci kaznodziejów przed
jej ostatecznym ukonstytuowaniem. W tym zakresie należy wspomnieć prace A.
Dirksa OP i Ph. Gleesona OP. W ostatnich latach badaniom nad historią liturgii
dominikanów poświęciło się kilku młodych naukowców — historyków i liturgistów,
najważniejszymi dla naszego studium będą prace E. Giraud oraz D. Jurczaka OP. Ze
względu na wielość szczegółowych opracowań historii rytu kaznodziejów będziemy
mogli oprzeć się na pracach poprzedników. Postaramy się przedstawić ich wnioski
i uszczegółowić je w tych aspektach, które dla podejmowanego tematu okażą się
istotne.

Dotychczas nikt nie podjął się pełnej analizy ordo missæ według rytu Zakonu
Braci Kaznodziejów z XIII wieku. Wielu autorów przedstawiło jedynie jego zarys.
Dlatego korzystając ze źródeł rękopiśmiennych i drukowanych zamierzamy poddać je
szczegółowej analizie. W tym celu wykorzystamy dostępne źródła z okresu. W pierw-
szym rzędzie będziemy odwoływać się do Prototypu oraz Akt kapituł generalnych
z XIII wieku, w których bracia ustanawiali zmiany w prawie również w zakresie
sprawowanej liturgii. Ordinarium Prototypu zostało opublikowane przez F. M. Gu-
erriniego OP, mszały, graduał i pozostałe księgi Prototypu, z których będziemy
korzystać pozostają dostępne jedynie w rękopisie. Istotnym źródłem będą również
Konstytucje Zakonu w kolejnych trzech edycjach, które powstały w interesującym
 L.E. Boyle OP, P.-M. Gy OP, [red.], Aux Origines de la liturgie dominicaine. La manuscrit Santa

Sabina XIV L 1, Paris .
 A. Dirks OP, De Liturgiæ dominicanæ Evolutionæ, AFP  (), s. –;  (), s. –;

 (), s. –;  (), s. –;  (), s. –. Tenże, De tribus libris manuscriptis
primaevæ liturgiæ dominicanæ, AFP nr  (), s. –. Ph. Gleeson OP, Dominican liturgical
manuscripts from before 1254, AFP nr  (), s. –. Tenże, The pre-Humbertian liturgical
sources revisited, [w:] Aux Origines de la liturgie dominicaine, dz. cyt., s. –.

 E.J. Giraud,TheDominican Scriptoriumat Saint-Jacques, and its Production of Liturgical Exemplars,
[w:] Scriptorium:Wesen, Funktion, Eigenheiten, Nievergelt A., [red.], Bayern , s. –. Tenże,
The Production and Notation of Dominican Manuscripts in Thirteenth-Century Paris, Emmanuel
College — University of Cambridge .

 W szczególności D. Jurczak OP, Vangelo e la liturgia domenicana dopo la riforma di Umberto di
Romans con l’edizione dell’evangelistarium e dell’incipit evangeliorum dal codice XIV L1 di Santa
Sabina, (Dissertationes Historicae ), Roma .

 Por. G.G. Sölch OP, Hugo von St. Cher und die Anfänge der Dominikanerliturgie. Eine liturgiege-
schichtliche Untersuchung zum „Speculum ecclesiæ”, Köln . A. King, Liturgies of the religious
orders, Milwaukee . A.G. Fuente OP, La vida liturgica en la Orden de Predicadores: Estudio en
su legislacion, 1216-1980, Rome .

 Acta Capitulorum Generalium Ordinis Prædicatorum, B.M. Reichert, [red.], MOPH .
 Ordinarium juxta ritum sacri Ordinis Fratrum Prædicatorum, F.-M. Guerrini OP, [red.], Romae


 Z wyjątkiem ewangeliarza, którego edycję opublikował D. Jurczak OP, Vangelo e la liturgia do-

menicana, dz. cyt., ale w zakresie nas interesującym zawiera jedynie tekst bez zapisu nutowego,
a zamierzamy zwrócić uwagę szczególnie na warstwę muzyczną lektury Ewangelii.





W

nas okresie. W nich bowiem kaznodzieje zanotowali część zwyczajów liturgicznych.
Jako źródła uzupełniające potraktujemy późniejsze księgi liturgiczne i zestawienie
obrzędów mszy odprawianej w Zakonie stworzone przez C. Jasińskiego OP. Posłu-
żymy się również komentarzami rytu mszy świętej autorstwa Hugona de St. Caro,
Tomasza z Akwinu i Alberta Wielkiego.

Odnośnie do porównań z innymi zwyczajami liturgicznymi skorzystamy przede
wszystkim z prac S.J.P. van Dijka OFM i J.H. Walkera, którzy opracowali źródła
rzymskie i franciszkańskie, Ch. Waddella OCSO — wydawcy ksiąg i badacza liturgii
cysterskiej oraz P.F. Lefèvre’a O. Praem., który poświęcił swoje prace zwyczajowi
liturgicznemu premonstratensów. Wykorzystamy również źródła rękopiśmienne
i wydane drukiem ordines wspomnianych tradycji liturgicznych, w szczególności
cystersów, Innocentego III i Haymona z Faversham. Będziemy odwoływać się również
do Rationale divinorum officiorum Durandusa.

Zadanie, które zamierzamy podjąć przeprowadzimyw czterech częściach, którym
będą poświęcone kolejne rozdziały pracy. W pierwszym kroku omówimy możliwe
źródła idei Zakonu Braci Kaznodziejów. Średniowieczna Europa to czas christiani-
tas, w której różne środowiska, wspólnoty i poszczególne postacie oddziaływały na
siebie nawzajem. Obserwujemy to zarówno na gruncie teologii, jak i egzegezy, prawa,
duchowości, a także zwyczajów liturgicznych. W kulturze przenikniętej duchem
chrześcijańskim, kult był istotnym wyrazem tożsamości diecezji, zakonów, wspólnot
kanonickich i mniszych. Nowy Zakon z pewnością w jakimś stopniu czerpał z bo-
gatego zasobu istniejących wzorców. Odpowiedź na pytanie o to, jakie wspólnoty
były inspiracją dla św. Dominika i pierwszych pokoleń braci, pozwoli na wskazanie
tych zwyczajów liturgicznych, które dominikanie mogli traktować, jako inspirację
dla własnego rytu. Jak wspomnieliśmy, wyniki dotychczasowych analiz rytu domini-
kańskiego nie pozwalają na jednoznaczne rozstrzygnięcie, które źródła wykorzystali
predykanci. Dla celów naszego opracowania istotne jest jednak, aby stworzyć siatkę
punktów odniesienia, które pozwolą na wskazanie podobieństw i różnic względem
najbardziej powszechnych rytów liturgicznych współistniejących w XIII wieku.

Nie ulega wątpliwości, że dominikanie poświęcili wiele uwagi kwestii wspólnej
liturgii. Rozrastająca się wspólnota szybko rozprzestrzeniała się w kolejnych regio-
nach, a przez to łatwo mogła utracić swoją tożsamość. Liturgia zdawała się być, obok
wspólnego prawa i systemu rządzenia, jednym ze sposobów zachowania spójności
pomiędzy klasztorami i prowincjami. Bracia św. Dominika nie byli jednak pierwszym
zakonem, który tworzył własny zwyczaj liturgiczny w celu zachowania wspólnej
tożsamości. W tym względzie pokonywali drogę, którą wcześniej podjęli cystersi,
norbertanie i franciszkanie — by wymienić tylko niektórych. Proces tworzenia jed-
nolitego officium ecclesiasticum Zakonu będzie drugim spośród interesujących nas
zagadnień. Oprócz omówienia etapów dochodzenia do pełnego rytu liturgicznego
(obejmującego zwyczaje, tekst i muzykę) w trzecim punkcie rozdziału scharakte-
ryzujemy księgi, które stanowiły efekt podjętych prac oraz system gwarantujący
wprowadzenie i zachowanie zuniformizowanej liturgii w Zakonie.
 A.H. Thomas, [red.], Constitutiones Antique Fratrum Prædicatorum, [w:] De oudste constituties

van de dominicanen, Leuven . R. Creytens, Les Constitutions des Frères Prêcheurs dans la
rédaction de s. Raymond de Peñafort, 1241, AFP  (), s. –. Edycja: Liber constitutionum
ordinis fratrum Praedicatorum juxta codicem prototypum beati Humberti in archivo generali
ordinis Romae asservatum, AOP  ( – ), s. –, –, –.

 C. Jasinski OP, Cæremoniale Missæ in Ordine Fratrum Prædicatorum celebrandæ, Cracoviae .





W

W rozdziale drugim najpierw zamierzamy przedstawić schemat podziału ordo
missæ, by w dalszej części pracy w sposób uporządkowany móc analizować poszcze-
gólne ceremonie i części mszy świętej. W tym celu posłużymy się trzynastowiecz-
nymi komentarzami liturgii mszalnej, które zostały spisane przez teologów żyjących
w Zakonie Braci Kaznodziejów: Hugona de St. Caro, Tomasza z Akwinu i Alberta
Wielkiego. Dzięki oparciu własnego schematu o prace współczesnych autorów mamy
nadzieję uniknąć anachronizmu w podziale obrzędu. Kolejne punkty rozdziału po-
święcimy na omówienie rodzajów, czasu i liczby celebracji eucharystycznych w klasz-
torach dominikańskich XIII stulecia, a także na opisanie kalendarza, rangi zawartych
w nim dni świątecznych i zwykłych oraz elementów charakterystycznych występują-
cych pomiędzy nimi. Dzięki temu analizę porządku mszy będziemy mogli osadzić
w ramach roku liturgicznego i wskazać specyfikę celebracji w poszczególnych jego
okresach.

W trzecim rozdziale opiszemy prawo dotyczące świątyń wznoszonych przez do-
minikanów oraz ich wystroju i szat używanych w trakcie mszy świętej. Pozwoli nam
to na lepsze zobrazowanie celebracji szczególnie w zakresie jej struktury dramatycz-
nej. Następnie przejdziemy do omówienia przygotowania się celebransa i wspólnoty
do odprawienia Eucharystii. W tym punkcie poświęcimy uwagę przede wszystkim
zagadnieniu spowiedzi oraz obrzędowi aspersji, a także procesjom, które niekiedy
poprzedzały mszę oraz związkom występującym pomiędzy mszą i liturgią godzin.

Czwarty rozdział zostanie poświęcony właściwej analizie ordo missæ maioris
altaris. Bazując na przyjętym schemacie podziału liturgii, będziemy omawiać w nim
kolejne ceremonie i obrzędy składające się na mszę świętą. O ile będzie to możliwe,
zestawimy je ze zwyczajami liturgicznymi, które wybierzemy w pierwszym rozdziale
jako istotne punkty odniesienia dla porównań z liturgią braci kaznodziejów. Roz-
dział ten zakończymy przedstawieniem obrzędu udzielania komunii świętej, który
sprawowany był poza mszą, ale był z nią ściśle związany i jako taki stanowi ważne
uszczegółowienie obrazu pobożności eucharystycznej.





 

RYT DOMINIKAŃSKI W KONTEKŚCIE LITURGII
TRZYNASTOWIECZNEJ

Przystępując do zadania sformułowanego we Wstępie należy po pierwsze wskazać
źródła, na podstawie których dokonamy analizy liturgii braci kaznodziejów. Po drugie
należy uzasadnić wybór zwyczajów liturgicznych, które będą służyć do porównań
i ukazania cech charakterystycznych liturgii dominikańskiej. Zagadnienia te są ze
sobą ściśle związane. Okazuje się bowiem, że bracia bardzo wcześnie poświęcili się
kształtowaniu własnego zwyczaju liturgicznego, a proces formowania się liturgii
dominikańskiej był niemal paralelny z nadawaniem Zakonowi odpowiedniej struk-
tury i prawodawstwa. Święty Dominik wraz ze swoimi braćmi nie stworzył zakonu
oderwanego od ówczesnych form życia zakonnego. Przeciwnie, formułując usta-
wodawstwo dla swoich braci, inspirował się rozwiązaniami wypracowanymi przez
inne wspólnoty. Podobny proces mógł mieć miejsce w trakcie komponowania rytu
liturgicznego. Dlatego w pierwszym punkcie rozdziału przedstawimy inspiracje idei
i struktury Zakonu. Na tej podstawie wskażemy zwyczaje liturgiczne, które mogą być
traktowane jako źródła liturgii dominikańskiej. Wówczas przedstawimy zarys po-
wstania rytu dominikańskiego (punkt drugi) i omówimy podstawowy kodeks służący
do jego analizy i rekonstrukcji (punkt trzeci).

.. Ź    Z B K

Podczas pracy apostolskiej pośród heretyckich wspólnot katarów i albigensów w św.
Dominiku dojrzewała idea wspólnoty zakonnej, której nadrzędnym celem miało być
głoszenie Ewangelii. Aby nowym kaznodziejom umożliwić jak najlepsze spełnienie
swojej roli, potrzeba było zagwarantować im niezależność i dbać o wiarygodność
ich posługi. Z jednej strony bracia nowego zakonu mieli wspierać apostolską misję
biskupów, z drugiej rządzić się samodzielnie, by zachować konieczną dla swojej pracy
autonomię. W czasach św. Dominika istniały już rozwiązania prawne, które pozwo-
liłyby na stworzenie wspólnoty zakonnej spełniającej tak określoną misję. Zatem
kluczowymi elementami, które należało połączyć, były przywilej egzempcji i urząd
kaznodziei. Pierwszy z nich — przywilej egzempcji — miał zagwarantować swobodę
w głoszeniu, polegającą na braku zależności od miejsca (kościołów i katedr) oraz
zwierzchników świeckich czy kościelnych, innych niż przełożeni zakonni. Dodatko-
wym gwarantem niezależności było przyjęcie radykalnego ubóstwa. Odnośnie do
drugiego elementu — urzędu kaznodziei — pomocne okazać się mogło prawodaw-
stwo Soboru Laterańskiego IV. Sobór ów bowiem  listopada  roku wprowadził
urząd kaznodziejów. Był on zgodny z zamysłem Dominika, a przez to dawał odpo-
wiedni punkt wyjścia do dalszych rozstrzygnięć i w pewnym sensie potwierdzał ideę
założyciela. Nakazywał bowiem powołanie duchownych, którzy po odpowiednim
przygotowaniumieli stanowić grupę współpracowników ordynariuszy wwypełnianiu
obowiązku „świętego nauczania”. Zasadnicza różnica pomiędzy prawodawstwem
 Por. Dokumenty soborów powszechnych, t. , [tłum.] A. Baron, [red.] A. Baron, H. Pietras SJ, Kraków

, s. .





. R     

soboru a zamysłem świętego polegała na tym, że kaznodziejami w sensie ścisłym
pozostawali biskupi, a pomocnicy byli jedynie delegowani do posługi przepowiadania.
Dominik chciał, by nowy zakon był nie tylko grupą kapłanów pomocnych bisku-
pom, ale by stanowił wspólnotę pełnoprawnych kaznodziejów podległych wyłącznie
Stolicy Apostolskiej i całkowicie oddanych misji.

Ponadto kanonik z Osmy cenił ideał vita apostolica — życia na wzór Apostołów.
Chciał zatem, by nowo powstały zakon składał się ze wspólnot ubogich braci oddają-
cych się modlitwie, a dzięki studiom gotowych do kompetentnego kaznodziejstwa.
Kaznodziejstwo było celem, któremu bracia podporządkowali swoje życie, natomiast
wspólna modlitwa i studia miały stanowić pomoc w realizacji tego celu. Dodatkowo
radykalne ubóstwo i przyjęta przez braci surowa forma życia miały uwiarygadniać
posługę głosicieli. Kierując się takimi założeniami święty i jego towarzysze usiłowali
uzyskać aprobatę Stolicy Apostolskiej dla swojego Zakonu. Pomimo trudności z cza-
sem osiągnęli swój cel.Wskazuje na to bulla z  roku, która potwierdzając istnienie
Zakonu, skupia się szczególnie na powierzonej mu posłudze głoszenia, dodatkowo
wspólnocie zgromadzonej wokół Dominika nadaje tytuł „Zakon Braci Kaznodziejów”.
Takie rozstrzygnięcie papieża miało istotne znaczenie. W rzeczywistości dokument
odbierał biskupom i mianowanym przez nich duchownym wyłączność na pełnienie
urzędu kaznodziejów, dotychczas jedynych osób uprawnionych do głoszenia Ewange-
lii.W czasach zamętu spowodowanego przez ruchy heretyckie było to rozstrzygnięcie
odważne i wyraźnie nobilitujące współbraci Dominika. Nowo powstała wspólnota
kaznodziejów została dodatkowo wyjęta spod jurysdykcji biskupów. Zatem choć
stanowiła dla nich pomoc, nie podlegała ich władzy. Bracia kaznodzieje mieli ulec
biskupom jedynie w przypadku wyraźnego zakazu głoszenia na danym terenie, a poza
tym cieszyli się pełną niezależnością od struktur diecezjalnych.

Analizując proces powstania Zakonu z perspektywy istotniej dla tego opracowa-
nia, ważniejszy od przywoływanego powyżej okazuje się trzynasty kanon Soboru
z  roku, mówiący o zakazie fundowania zakonów w oparciu o reguły inne niż
dotychczas zaakceptowane przez Stolicę Apostolską:

Stanowczo zakazujemy wymyślania w przyszłości nowych [zakonów]. Ktokol-
wiek będzie chciał wstąpić [converti] do zakonu, niech wybierze jeden z już
zatwierdzonych. Podobnie chcąc ufundować nowy dom zakonny, niech regułę
i porządek [regulam et institutionem] przyjmie od zakonów już zatwierdzo-
nych.

Uchwalone prawo miało bezpośredni wpływ na losy dominikanów. Jeszcze w czasie
trwania soboru Dominik, korzystając z protekcji biskupa Diego, przedstawił ideę
nowego zakonu papieżowi. Innocenty III, inspirator wielu z soborowych orzeczeń, po-
parł zamysł Dominika i jego biskupa. Polecił jednak, by bracia wybrali jedną spośród
istniejących reguł zakonnych. Dopiero wówczas był gotów zaakceptować posługę
Zakonu Braci Kaznodziejów. Bł. Jordan z Saksonii († ) relacjonuje w Libellus, że
 Posługa, którą przyjął święty Dominik jeszcze przed rokiem , wyraźnie zaważyła na charakterze

Zakonu Braci Kaznodziejów. Por. szczegółowe omówienie idei świętego w:M.-H. Vicaire OP, Święty
Dominik i jego Bracia Kaznodzieje, Poznań , s. –.

 Por. Monumenta Diplomatica S. Dominici, [red.] V.J. Koudelka OP, J. Loenertz OP, MOPH 
(), s. .

 Por. M.-H. Vicaire OP, dz. cyt., s. .
 A. Baron, dz. cyt., s. .
 Wzmiankę o spotkaniu świętego z papieżem i polecenie, którym Innocenty III zobowiązał Dominika





.. Źródła idei i liturgii Zakonu Braci Kaznodziejów

po powrocie z Rzymu bracia pod przewodnictwem Dominika przyjęli jednomyślnie
(in unanimitas) Regułę świętego Augustyna. Następca Dominika, autor Libellus,
podaje krótkie uzasadnienie takiej decyzji: „ponieważ ten był wybitnie uzdolnio-
nym kaznodzieją”. Ponadto zaznacza, że bracia dodali kilka przepisów dotyczących
pożywienia, postów, ubioru i odpoczynku.

W XII i XIII wieku pod tytułem Reguła św. Augustyna zawierało się de facto kilka
pism, z których dwa pochodziły od biskupa Hippony, a dwa kolejne były później-
szymi komentarzami i uzupełnieniami wczesnośredniowiecznego tekstu. Natomiast
samo przyjęcie prawa od już istniejącego zakonu, zgodnie z poleceniem soboru, nie
oznaczało jedynie akceptacji jednej z dwóch reguł: Benedykta czy Augustyna. Już
bowiem od dłuższego czasu były niewystarczające i wymagały akomodacji do warun-
ków współczesnych, były zatem uzupełniane dodatkowymi przepisami. Dlatego, jak
wspomnieliśmy, w kanonie  orzeczeń soborowych jest mowa o przyjęciu „regulam
et institutionem”, czyli reguły podstawowej (w wypadku dominikanów Reguły św.
Augustyna) i dodatkowych ustaw. Te ostatnie (tzw. consuetudines, institutiones lub
constitutiones) precyzowały i uzupełniały ogólny tekst reguły. Przyjmując regułę i po-
szerzające je ustawy dawało się wyraz zakorzenienia danej wspólnoty w tradycyjnych
formach życia zakonnego.

... K   

Dominikańskie korzenie, jak zwrócił na to uwagę W. Bonniwell OP, sięgają wspólnot
kanonickich:

Święty Dominik wierzył, iż jego zakon głębiej zjednoczy się z życiem Kościoła,
jeżeli liturgia uzyska widoczne i niezastąpione miejsce w codziennym życiu
braci. Aby to zapewnić, ustanowił swój zakon jako zakon kanoników regular-
nych. W pierwszej połowie XIII wieku miało to ważny i bezpośredni wpływ na
kwestię obserwancji liturgicznych dominikanów. Ponieważ Bracia Kaznodzieje
byli uznawani przez wiele wieków za mendykantów, większość ludzi zupełnie
straciła z oczu fakt, że zostali założeni jako kanonicy regularni. W rzeczywisto-
ści mają oni znacznie większe prawa do tego drugiego tytułu niż do pierwszego,
gdyż od  roku są już mendykantami tylko z nazwy, podczas gdy nigdy
nie porzucili obowiązków kanoniczych. A że dominikanie zostali ustanowieni
jako kanonicy regularni i byli powszechnie za nich uważani, średniowieczne
dokumenty dowodzą bez cienia wątpliwości.

W interesującym nas okresie wspólnoty kanoników były popularną i bardzo
różnorodną formą życia zakonnego. Nierzadko zdarzało się, że dana kolegiata lub
kongregacja charakteryzowała się cechami niespotykanymi gdzie indziej, a mimo to
członków przynależących do wspólnot kanonickich wyraźnie odróżniano od kleru

znajdujemy w Libellus de Principiis Ordinis Prædicatorum auctore Jordano de Saxonia, [red.] H. C.
Scheeben, MOPH  (), s. –, nr –.

 Tamże, nr .
 Por. tamże.
 Por. M. Parisse, W klasztorze i poza klasztorem— odnowa życia zakonnego (1050 – 1120), [w:]

Historia chrześcijaństwa, t. , [red.] A. Vauchez, [red. wyd. polskiego] J. Kłoczowski, Warszawa
, s. .

 W. Bonniwell OP, A History of the Dominicain Liturgy. 1215 – 1945, New York , s. . Korzystam
z tłumaczenia D. Krupińskiej dostępnego na stronie internetowej: http:// rytdominikanski.pl/histo
ria-liturgii-dominikanskiej/historia-liturgii-dominikanskiej-1215-1945-o-william-bonniwell-op/
— (//).



http://rytdominikanski.pl/historia-liturgii-dominikanskiej/historia-liturgii-dominikanskiej-1215-1945-o-william-bonniwell-op/
http://rytdominikanski.pl/historia-liturgii-dominikanskiej/historia-liturgii-dominikanskiej-1215-1945-o-william-bonniwell-op/


. R     

świeckiego i mnichów. Wskazują na to chociażby dokumenty kurii papieskiej. Ka-
noniści rzymscy posługują się dwoma terminami: ordo monasticus — na określenie
wspólnot tradycji mniszej oraz ordo canonicus dla oznaczenia wspólnot kanoniczych.
Za najbardziej specyficzne cechy ordo canonicus można uznać wspólne zamieszka-
nie duchownych, poświęcenie się odmawianiu godzin kanonicznych oraz podjęcie
pracy duszpasterskiej. Pozostałe elementy, takie jak ubóstwo, asceza, rodzaj pracy,
zależały od reguły życia, którą kierowała się dana kapituła. Od XII wieku zgroma-
dzenia posługujące się regułą w formie łagodniejszej (ordo antiquus) i surowszej
(ordo novus) określano odpowiednio jako kanoników zwykłych lub regularnych.
Powoływanie się na regułę oznaczało w tym wypadku zbiór praw (consvetudines,
statuta, constitutiones), które szczegółowo określały zasady życia we wspólnocie,
stosunek do własności i ascezy oraz podstawowe obowiązki zawiązane z liturgią.
Wspólne określenie „kanonicy regularni” było w związku z tym mało precyzyjne,
ponieważ pomiędzy poszczególnymi kapitułami zachodziły znaczące różnice. Był to
związane z wieloma czynnikami:

Różnorodność struktur kanoników (typu karolińskiego, przeciwnych reformie
i zreformowanych), ich zadań (duszpasterstwo, obsługa hospicjów, nauczanie
w szkołach, a także czyste życie eremickie z pracą ręczną), reguł i zwyczajów
wynikała z okoliczności lokalnych, warunków ekonomicznych, społecznych lub
nawet politycznych, w których kapituły, kolegiaty lub klasztory były reformo-
wane lub fundowane oraz z autonomii poszczególnych wspólnot kanoniczych,
które usiłowali podporządkować sobie biskupi.

Możemy jednak stwierdzić, że oprócz życia we wspólnocie kanoników łączyło
ukierunkowanie posługi na szeroko rozumiane duszpasterstwo, a w tym na spra-
wowanie sakramentów. Dlatego cechą charakterystyczną ruchu kanonickiego był
akcent położony na studia służące kaznodziejstwu oraz fakt, że do ich wspólnot wstę-
powali przede wszystkim duchowni. Ich szczególne conversio polegało na wyborze
życia we wspólnocie, podporządkowanie się przełożonemu zgodnie z obowiązu-
jącą w niej regułą oraz bardziej ascetyczny styl życia. Jak zaznaczono w Expositio in
regulam sancti Augustini, kanonicy bardziej niż inni zakonnicy mieli realizować
w Kościele sposób życia Apostołów. Stąd wynikały: podejmowanie surowych postów,
przyjmowanie ubóstwa, a nade wszystko obowiązek głoszenia kazań — najbardziej
charakterystyczny element życia apostolskiego. Głoszenie wymagało współpracy
z biskupem, dlatego wspólnoty kanonickie gromadziły się przede wszystkim wokół
ordynariusza miejsca. Dodatkowo kanonicy regularni tym różnili się od zwykłych,
że w większym stopniu oddawali się liturgii: „Kanonik regularny wybiera celibat
i wspólnotowe życie w ubóstwie. Funkcje kapłańskie i liturgiczne stoją u niego na
pierwszym miejscu, poza tym jednak żyje jak mnich”. Prezbiterzy żyjący we wspól-
notach kanonickich traktowali liturgię (obok apostolstwa) jako swoje najważniejsze
zadanie, a kanonicy regularni, wzorując się na mnichach, przywiązywali do niej
jeszcze większą wagę. Ich najważniejszym obowiązkiem było wspólne odprawianie
liturgii. Byli „z definicji przeznaczeni do pełnienia służby Bożej […], ponadto musieli
głosić kazania i nauczać, co zakładało jakieś minimum formacji intelektualnej”.
 M. Daniluk, „Kanonickie reguły”, [w:] Encyklopedia katolicka, t. , Lublin , k. .
 M. Daniluk, „Kanonicy regularni”, [w:] Encyklopedia katolicka, t. , Lublin , k. .
 Por. M. Parisse, dz. cyt., s. .
 Tamże, s. .
 Tamże, s. .





.. Źródła idei i liturgii Zakonu Braci Kaznodziejów

Odnośnie do zwyczajów liturgicznych panujących wśród kanoników regularnych
nie można powiedzieć niczego, co obowiązywałoby wszystkie wspólnoty kanonickie.
Gromadząc się wokół ordynariusza bądź tworząc niezależną strukturę klasztoru,
korzystali z rytu obecnego na danym terenie. Trzeba pamiętać, że w okresie nas
interesującym współistniały ze sobą różne tradycje liturgiczne.

Zakony, prowincje kościelne, a nawet diecezje mogły mieć swoje własne lo-
kalne mszały, mieszczące się w ramach szeroko pojętej tradycji rzymskiej, ale
zachowujące swoją lokalną odrębność. Chyba zresztą nie do końca zdawano
sobie sprawę z istniejącej wówczas liturgicznej różnorodności, ze względu na
niewielką mobilność mało kto miał świadomość tych obrzędowych różnic. […]
w Wiecznym Mieście jeszcze około połowy XIII wieku istniały co najmniej trzy
różne tradycje liturgiczne, wszystkie autentycznie rzymskie: liturgia papieska,
czyli tradycja papieskiego Pałacu na Lateranie; liturgia miejska, czyli tradycja
Bazyliki św. Piotra, na której wzorowała się większość kościołów miasta, oraz
liturgia kanoników laterańskich, odmienna od liturgii papieskiej z Pałacu na
Lateranie.

Ponadto liturgie zakonów czy danego terytorium, ale i sam ryt rzymski podlegały
w tym czasie istotnym zmianom. Był to proces na tyle burzliwy, że D. Jurczak OP
stwierdza: „całe XIII stulecie to czas wielu przeobrażeń, oddziałujących na Kościół
i jego liturgię […] wystarczy prześledzić podejście do koncelebry, by przekonać się, jak
inaczej u progu XIII wieku rozkładano akcenty niż na jego końcu”. Stąd też zajmując
się liturgią wybranej kapituły lub kongregacji kanonickiej należy analizować księgi
i zwyczaje używane w precyzyjnie określonym miejscu i czasie. W perspektywie
badań nad dominikanami, o ile nie dotyczą one zwyczajów danego klasztoru czy
prowincji lecz całego Zakonu, pewnym punktem odniesienia pozostają zwyczaje
liturgiczne ośrodków o największym oddziaływaniu, w szczególności Paryża i Rzumu.

Czy rzeczywiście wzorce kanonickie były aż tak ważne dla Dominika i jego towa-
rzyszy, jak twierdzi W. Bonniwell OP? Istotne świadectwo w tej sprawie pozostawił
w Historia Occidentalis Jakub z Vitry († ). Na ten powstały kilka lat po śmierci
Dominika opis życia braci kaznodziejów zwrócił uwagę D. Jurczak OP próbując
domniemać, jak mogła wyglądać liturgia pierwszej wspólnoty braci w Bolonii. O ile
w tym celu tekst okazuje się co najwyżej wskazówką, o tyle dla naszej analizy stanowi
dowód na to, jak współcześni pierwszym braciom określali ich sposób życia. Historyk
wprost nazywa ich kanonikami regularnymi, zwraca uwagę na posłuszeństwo, któ-
rym się kierują, podejmowaną ascezę, odmawianie godzin kanonicznych i w końcu
na głoszenie:

Zgromadzenie kanoników regularnych, miłych Bogu i sympatycznych w oczach
ludzi, żyje za miastem, lecz niedaleko Bolonii. […] służą pod władzą jednego
przełożonego […] Trzy razy w tygodniu godzą się jeść mięso, jeśli im je kto
ofiaruje; jadają razem w refektarzu i odpoczywają we wspólnym dormitorium.
Śpiewają również godziny kanoniczne w kościele […] słuchają codziennie wy-
kładów o Piśmie Świętym […] To, czego tak pilnie słuchali, rozdają wiernym

 M. Zachara MIC, Krótka historia mszału rzymskiego, Warszawa , s. –.
 D. Jurczak OP, „Drogocenna perła”, czyli o kształtowaniu się liturgii. Studium przypadku liturgii

Zakonu Kaznodziejskiego, „Roczniki Teologiczne”, nr  (), s. . Odnośnie do badań nad
koncelebrą w XIII wieku: Tenże, Il concetto di concelebrazione nel XIII seculo. Lettura liturgica di
papa Innozento III e di Tomaso d’Aquino, „Ecclesia Orans”, nr  (), s. –.

 Por. tamże, s. –.





. R     

w dni świąt przez posługę kaznodziejstwa. […] Upiększają Regułę kanonicką
i święte obserwancje zakonne przez dar głoszenia słowa i nauczanie, łącząc
w ten sposób w jedno zakon kaznodziejów i zakon kanoników.

Bazując na przytoczonym świadectwie autora, który sam był kanonikiem regularnym,
możemy stwierdzić, że idea przyświecająca św. Dominikowi przy założeniu nowej
wspólnoty zakonnej była bardzo bliska tej formie życia, którą realizował będąc jesz-
cze kanonikiem w Ossmie. W założonym przez siebie Zakonie zachował wszystkie
elementy istotne dla wspólnot kanoników: wspólne, ubogie życie zorganizowane
wokół liturgii oraz apostolstwo wśród wiernych.

Nie założył jednak kolejnej wspólnoty kanoników regularnych, mimo że nawet
Stolica Apostolska określiła dominikanów w ten sposób. Mowa tu o bulli Religio-
sam vitam wydanej przez Honoriusza III w dniu  grudnia  roku. Dokument
potwierdzał i ustanawiał Zakon Braci Kaznodziejów jako wspólnotę kanoników re-
gularnych właśnie: „Zakon Kanoników, o którym wiadomo, że został ustanowiony
w kościele [świętego Romana] (…) polecamy zachować na wszystkie czasy”.

Użyta terminologia nie powinna skłaniać do wyciągnięcia zbyt daleko idących
wniosków. Mimo że przez przyjęcie Reguły św. Augustyna dominikanie przystąpili
do rodziny zakonów kanoniczych, to jednak zachowali daleko idącą specyfikę, po-
nieważ consuetudines zaczerpnęli od premonstratensów. Potwierdza to Humbert
de Romanis († ), piąty generał Zakonu. Omawiając powstanie dominikanów
zauważa najpierw, że podobnie jak cystersi zmienili Regułę św. Benedykta, premon-
stratensi zmienili Regułę św. Augustyna — a więc oczyścili z pism dodanych do niej
z biegiem czasu. Następnie stwierdza, że gdy papież nakazał Dominikowi, by wybrał
dla Zakonu jedną z dawnych reguł, ten zdecydował się na Libellus Augustini, ale
„świadomie i słusznie (non immerito) przyjął Regułę Augustyna od zakonu kanoników
z Prémontré”, a wraz z nią te zapisy, które dodali w ciągu lat istnienia Zakonu.

... P     

Wspólnota z „Prémontré ma tę szczególną cechę, że jej członków odróżnia się od
wszystkich innych kanoników regularnych, podobnie jak cystersów odróżnia się od
pozostałych mnichów”. Norbert z Xanten († ), założyciel premonstratensów,
podobnie jak Dominik wywodził się ze wspólnoty kanoników, ale był świadomy
odmienności powołania, które z biegiem lat wybrał. Poświęcił się kaznodziejstwu,
 Jakub z Vitry, Historia Occidentalis, [w:] The Historia Occidentalis of Jacques de Vitry. A critical

edition, [red.] J.F. Hinnebusch, Fribourg . Przekład za G. Bodouelle OP, Dominik czyli łaska
Słowa, Poznań , s. –.

 W. Bonniwell OP cytuje kilka przykładów. Jeszcze w  roku w liście papieża do Ormian znajdu-
jemy zdanie: „przyjąć życie kanonicze w Zakonie Kaznodziejów”. We wcześniejszych dokumentach
znajdziemy tytuł: „do kanoników zakonu kaznodziejskiego”. Por. W. Bonniwell OP, A History of
Dominicain Liturgy…, dz. cyt., s. –.

 Por. pełen tekst bulli wMonumentaDiplomatica S. Dominici, [red.] V. J. KoudelkaOP, J. LoenertzOP,
MOPH  (), s. –.

 „Praemonstratenses enim reformaverunt et auxerunt religionem beati Augustini, sicut Cistercienses
beati Benedicti religionem […] Cum illa regula de constitutionibus illorum qui alios illius ordinis
excedebant assumpserunt quod arduum, quod decorum, quod discretum invenerunt in illis, si
competens reputarunt”. Humbertus de Romanis, B. Humberti de Romanis Opera de vita regulari.
Expositio in Constitutiones, [red.] J.J. Berthier, t. , Torino , s. –.

 M. Parisse, dz. cyt., s. . Zresztą podobieństwo w określeniu obu zakonów oddają też nazwy
zwyczajowe: „biali mnisi” — odnośnie do cystersów, „biali kanonicy” — odnośnie do norbertanów.





.. Źródła idei i liturgii Zakonu Braci Kaznodziejów

a odosobnienie i ascezę potraktował jako nieodzowne źródło wiarygodności i znak
rozpoznawczy życia swojej wspólnoty. Ustanawiając prawa dla Zakonu porzucił do-
datkowe pisma rozpowszechniane wraz z Regułą św. Augustyna. Na wzór cystersów
powołał kapitułę generalną i wraz z nią ustanowił nowe prawa, którymi miał rządzić
się Zakon Kanoników Regularnych Ścisłej Obserwancji. Przygotowane w ten sposób
Consuetudines kanoników z Prémontré charakteryzowały się szczególnie ostrą formą
postów i ubóstwa, oprócz tego kładły nacisk na studia, kaznodziejstwo i wspólne
sprawowanie liturgii. Premonstrateńskie Consuetudines wyprzedzały i poniekąd
przygotowywały uchwały Soboru Laterańskiego IV, ponieważ zawierały przepisy,
które później będą stosowane powszechnie, również u dominikanów. Między in-
nymi premonstratensi powierzyli najwyższą władzę w zakonie kapitule generalnej,
a kaznodziejstwo traktowali jako pomoc biskupom. Jednak w wielu kwestiach chęt-
nie czerpali z ustawodawstwa cysterskiego, w szczególności w zakresie zwyczajów
panujących w ich klasztorach i usus liturgicznym. W ich rycie

można się doszukać syntezy elementów zapożyczonych z już istniejących zwy-
czajów klasztornych: zakonu kluniackiego, kanoników regularnych św. Augu-
styna, kartuzów i cystersów. Zwłaszcza ci ostatni wydają się być szczególnie
istotni, choć jednocześnie ich rolę nieco się przecenia. Br. Lefèvre pisze: „Wiemy,
że wiele z prawodawstwa Prémontré w zakresie obserwancji, jak i liturgii, jest
zbieżne w dużym stopniu z tradycją cystersów”. Porównanie obu tekstów
wskazuje jednak na powierzchowność i niedokładność stwierdzenia, że biali
kanonicy oparli ryt mszalny i niemal całą swoją liturgię wyłącznie na pierwo-
wzorach z Cîteaux. Wydaje się, że wpływ cystersów zaczął odgrywać istotną
rolę po spisaniu pierwszych ksiąg [liturgicznych] premonstratensów.

Opierając się na wnioskach pracy Archdale’a Kinga możemy stwierdzić, że
premonstratensi początkowo posługiwali się liturgią kanoników regularnych, co
potwierdza bulla Honoriusza II († ) datowana na  lub  rok, w której po-
leca, by odprawiali oficjum: „secundum aliorum regularium fratrum consuetudinem”.
Już wtedy jednak biali kanonicy korzystali ze zbioru własnych modlitw i rytuałów,
które stosunkowo szybko (jeszcze za życia założyciela) rozwinięto i na ich podstawie
stworzono własny ryt liturgiczny. Spotkał się on z ostrą krytyką innych kanoników
regularnych, mimo to od tego czasu Zakon zabiegał o własny, kompletny ryt litur-
giczny, który miał mu zapewnić zachowanie wewnętrznej jedności:

Aby zachować nierozerwalną jedność między opactwami, ustawa z  roku
nalegała na zachowywanie spójności w księgach białych kanoników. Księgi litur-
giczne miały zawierać mszał, ewangeliarz, epistolarium, collectarium, graduał,
antyfonarz, hymnarium, psałterz, lekcjonarz i kalendarz. Ustawa jest wiary-
godnym świadkiem pierwszego rytu Prémontré i wydaje się, że właśnie ów

 Z punktu widzenia tematu niniejszego opracowania należy zauważyć, że regulacje premonstra-
teńskie zasadom wspólnej celebracji poświęcały kilka pierwszych rozdziałów. Podobny układ
Konstytucji znajdziemy u dominikanów.

 Por. F. Petit, La Spiritualité des Prémontrés aux XIIe et XIIIe siècles, Paris .
 P.F. Lefèvre, L’Ordinaire de Prémontré d’après les manuscrits du XIIe et du XIIIe siècle, Leuven ,

s. XVII.
 B. Luykx, Essai sur les sources de l’ „Ordo Missae” prémontré, Tongerloo , s. .
 A. King, Liturgies of the religious orders, Milwaukee , s. .
 Por. A. King, dz. cyt., s. –.
 Por. G. Madelaine, Histoire de saint Norbert, fondateur de l’ordre de Prémontré et archevêque de

Magdebourg: d’après les manuscrits et les documents originaux, Lille , s. .





. R     

ryt miał na myśli Innocenty II w bulli Sacra Vestri ( kwietnia  roku),
w której opatów zobowiązywał w sumieniu do zabiegania o Ordinis integritas
i przestrzegania consuetudo Premonstratensis.

Nie jesteśmy jednak w stanie poddać analizie najdawniejszych form liturgii premon-
stratensów, ponieważ nie zachowały się żadne księgi z tamtego czasu. Niemniej jest
pewne, że około  roku premonstratensi korzystali z ujednoliconego oficjum
zanotowanego we wzorcowym kodeksie, z którego kopiowano księgi dla poszczegól-
nych klasztorów. A. King uważa jednak, że przed końcem XII wieku nie udało się
w pełni rozpowszechnić rytu. Jeszcze w  roku wyraźnym świadectwem braku
ujednoliconej liturgii są doniesienia z terenów Fryzji, gdzie opactwa korzystały z róż-
nych zwyczajów liturgicznych, a w  papież Grzegorz IX musiał użyć swojego
autorytetu, by nakłonić kanoników św. Norberta do wprowadzenia wspólnego rytu.

Pomimo braku pełnej uniformizacji zwyczajów liturgicznych pomiędzy opac-
twami, uzasadnione jest stosowanie terminu „ryt premonstratensów” na określenie
ich formy celebracji. Rozbieżności bowiem dotyczyły szczegółów, a nie podstawo-
wego kształtu celebracji i wykorzystywanych w niej tekstów. King rozróżnia dwie
wersje rytu notowane w Consuetudines ecclesiae Premonstratensis: pierwsza (Usus I),
która miała obowiązywać w wieku XIII i druga (Usus II), która powstała na początku
wieku XIV, a obowiązywała do końca średniowiecza. Obie wersje — w zakresie
rytu mszy świętej, który szczególnie nas interesuje — zostały oparte o ordo typu
nadreńskiego. B. Luykx uważa nawet, że ryt norbertanów jest „jednym z bardziej cha-
rakterystycznych przykładówXI-wiecznego rytu nadreńskiego, który później w nieco
uproszczonej formie przyjął się w Rzymie na skutek reform Innocentego III i francisz-
kanów”. Odnośnie do szczegółowych źródeł liturgii premonstratensów znacząca
część badaczy doszukuje się ich zarówno w zwyczajach francuskich (łącznie z liturgią
Grobu Bożego) jak i cysterskim. Nie można jednak definitywnie rozstrzygnąć, skąd
norbertanie czerpali inspiracje dla własnego zwyczaju liturgicznego:

Śledząc korzenie rytu, jesteśmy zatem zmuszeni opierać się głównie na przy-
puszczeniach, ale możemy z dużą dozą pewności stwierdzić, że ma on swoje
źródło w rozmaitych elementach obecnych w XII-wiecznej Francji.

Należy jednak pamiętać o znaczącymwpływie liturgii i prawodawstwa cystersówna tę
i inne wspólnoty kanoników. Przywołane wyżej określenie „mnisi wśród kanoników”
odnosiło się przede wszystkim do rytmu i zasad życia prowadzonego wewnątrz
klauzury, ale również do roli, jaką odgrywała w nim liturgia.

Skoro zatem bracia kaznodzieje na fundament swoich Konstytucji wybrali Con-
suetudines z Prémontré, niemożna postrzegać ich jako kolejnej wspólnoty kanoników.
 A. King, dz. cyt., s. –.
 Świadczą o tym chociażby bulle papieskie:„idem quoque libri, qui ad divinum officium pertinent,

ab omnibus ejusdem ordinis ecclesiis uniformiter teneantur”. Por. Alexander III, In apostolicae Sedis,
 kwietnia ; Lucius III, In eminenti,  marca . Źródła za A. King, dz. cyt., s. .

 Por. A. King, dz. cyt., s. .
 Na temat pierwszego ordinarium premonstratensów por. C. Dereine, Le premierOrdo de Prémontré,

„Revue Bénédictine” (), s. – oraz P.F. Lefèvre, L’Ordinaire de Prémontré d’après manuscrits
du XIIe et XIIIe siècles, Louvain .

 Cytat za A. King, dz. cyt., s..
 Niestety nieraz upraszczając i powołując się na nieprecyzyjne źródła. Por. J. W. Boguniowski SDS,

Rozwój historyczny ksiąg liturgii rzymskiej do Soboru Trydenckiego i ich recepcja w Polsce, Kraków
, s. .

 A. King, dz. cyt., s. 





.. Źródła idei i liturgii Zakonu Braci Kaznodziejów

Mimo że premonstratensi opisywali swój sposób życia przez sformułowanie „ca-
nonica religio”, a dominikanie w ślad za nimi w swoim prawie stosują wyrażenie
„canonice religionis”, to jednak kaznodzieje pragnęli żyć według innych zasad niż
norbertanie. Cechą bodaj najbardziej odróżniającą nową formę życia od norbertań-
skiej będzie jednoznaczne poświęcenie dla misji głoszenia, studiów i związane z nimi
zamieszkiwanie w miastach. Niemniej jednak do premonstratensów upodabniało
dominikanów dążenie do nadania uprzywilejowanego miejsca liturgii. Rola jaką ka-
znodzieje przywiązywali do celebracji zbliżała ich nie tylko do premonstratensów,
na których bezpośrednio się wzorowali ale do tradycji wspólnot mniszych, w szcze-
gólności (jak zauważymy niżej) cysterskich. Ale i w tym wypadku natrafiamy na
znamienną różnicę— bracia kaznodzieje w przeważającej mierze byli kapłanami,
zatem liturgię traktowali i celebrowali inaczej niż mnisi. Cystersi przede wszystkim
w niej uczestniczyli, ale w większości nie mieli możliwości, by liturgii przewodniczyć,
a zatem postrzegali ją przede wszystkim jako modlitwę, a nie jako wypływające ze
święceń officium ecclesiasticum.

Bracia św. Dominika inspirowali się zatem najbardziej mniszą z kanonickich form
życia zakonnego. Przyjęli regułę i consuetudines od kanoników z Prémontré, a więc
od wspólnoty, która nie tylko zabiegała o uroczyste sprawowanie liturgii, ale również
stworzyła odrębny zwyczaj liturgiczny. Dominikanie podobnie — w ciągu kilkudzie-
sięciu lat od założenia Zakonu wypracowali własny ryt liturgiczny, który obejmował
zarówno pełne officium divinum, jak i rubryki i teksty mszalne. Spróbujemy poniżej
przedstawić przebieg prac nad stworzeniem nowej liturgii secundum ritum fratrum
prædicatorum. Zanim przystąpimy do tego zadania, wskażemy kolejne dwa punkty
odniesienia do porównania prawodawstwa i liturgii sprawowanej według zwyczaju
Zakonu Braci Kaznodziejów. Musimy pokrótce omówić najważniejsze zwyczaje litur-
giczne obecne w średniowiecznym Kościele: ryt cysterski i franciszkański. Miały one
najdonioślejszy wpływ na liturgię XIII wieku. Odbiły się również pewnym echem
w rycie dominikanów. Należy jednak pamiętać, że najważniejszymi, a z pewnością
pierwszorzędnymi rytami branymi pod uwagę do porównania z liturgią kaznodziejów
powinny być zwyczaje kanoników, a w szczególności premonstratensów.

... C    

Początki kaznodziejskiej działalności Dominika były związane z cystersami, a to
mogło mieć pewien wpływ na ostateczną wizję Zakonu, który powołał do istnienia.
Mimo że sam założyciel przed ustanowieniem Zakonu żył według Reguły św. Augu-
styna, nie wskazał jej papieżowi Innocentemu III jako podstawy prawnej dla nowej
wspólnoty. Uczynił to dopiero po namyśle i dyskusji z braćmi. Czy zwłoka w podjęciu
decyzji mogła być spowodowana inklinacją Dominika ku regułom życia cystersów?
Jan Spież OP badając ten temat zauważa:
 Konstytucje braci kaznodziejów często posługują się rozróżnieniem: „conversum et canonicum” —

brata konwersa i kanonika (np. w rozdziale XIV). Jednak w latach  –  kapituły odchodzą od
użycia terminu „canonicus” na rzecz „clericus”. Jak zauważa W. Bonniwell OP, było to spowodowane
sporem z nauczycielami uniwersyteckimi (księżmi diecezjalnymi). Prawo nauczania było zastrze-
żone dla clericos, a nie dla mnichów lub kanoników. Dlatego od lat pięćdziesiątych trzynastego
wieku bracia kaznodzieje nie określają już siebie mianem kanoników, choć nie zrezygnowali tym
samym z kanonickiego stylu życia. Por. W. Bonniwell OP, A History of Dominicain Liturgy…, dz.
cyt., s. –.





. R     

Długoletnia bliska współpraca z cystersami, korzystanie z gościny w ich opac-
twach podczas kaznodziejskich wędrówek, przykład ich gorliwości, kazały
zapewne brać pod uwagę także zwyczaje cystersów. Mimo ścisłego oparcia
konstytucji dominikańskich na podobnych ustawach premonstrateńskich, znaj-
dujemy w nich także przepisy wzorowane na cysterskich, zwłaszcza niezwykle
istotny przepis o poddaniu generała zakonu władzy kapituły generalnej, aż do
możliwości odwołania go.

Nie dziwi zatem, że w trakcie prac nad liturgią dla swojego Zakonu kaznodzieje,
a najpierw zapewne sam św. Dominik, mogli czerpać również z rytu wypracowanego
w Cîteaux. O ile przyjęta przez dominikanów forma życia faktycznie niewiele ma
wspólnego z cysterską, o tyle stosunkowo łatwowykazać podobieństwa liturgii białych
mnichów i rytu dominikańskiego. Nie przesądzają one o wzajemnej zależności obu
zwyczajów ale wobec dzisiejszego stanu wiedzy również nie sposób jej wykluczyć.

Jedno z podobieństw ujawnia się w samym procesie powstania liturgii cysterskiej.
Pierwsi mnisi zabrali ze sobą do Cîteaux brewiarz i psałterz z Molesme. „Brewiarz”
w tym wypadku może oznaczać skrót lub zbiór wszystkich ksiąg liturgicznych po-
trzebnych do sprawowania liturgii w zgodzie ze zwyczajem z Molesme. W trakcie
kopiowania ksiąg szybko spostrzeżono, że zawierają błędy lub nieścisłości, dlatego
poddano rewizji najpierw teksty biblijne, a następnie obrzędy. Reformę rytu prze-
prowadzono prawdopodobnie po  roku, a więc po otrzymaniu bulli aprobującej
nowe opactwo przez papieża Paschalisa II. Celem reformy było usunięcie z liturgii
wszelkich „zbędnych dodatków”. W ten sposób powrót do pierwotnej reguły miał
objąć również służbę Bożą, do której w ciągu minionych wieków dodano szereg
procesji, wersetów, litanii i psalmów, których nie polecił odmawiać święty Benedykt
w swojej regule. W wyniku zmian mnisi celebrowali osiem godzin kanonicznych
 J. Spież OP, Cystersi a dominikanie w XIII wieku, czyli o współpracy i rywalizacji, [w:] Cystersi w spo-

łeczeństwie Europy Środkowej. Materiały z konferencji naukowej odbytej w klasztorze oo. Cystersów
w Krakowie Mogile z okazji 900 rocznicy powstania Zakonu Ojców Cystersów, [red.] A. Wyrwa, J.
Dobosz, Poznań , s. –. Autor kontynuuje: „Warto się przyjrzeć uzasadnieniu przyjęcia
przez dominikanów reguły św. Augustyna, a zatem odrzucenia monastycznego wzoru życia. […]
Humbert de Romanis uważał, że kaznodziejstwo bardziej przystoi zakonnikom, którzy wyrzekli
się wszystkich spraw świata, niż ludziom świeckim. […] Nadto reguły mnisze zobowiązują do
wielu zwyczajów, na przykład noszenia kukulli, oficjum z dwunastoma czytaniami, które odbiegają
od zwyczajów zwykłych ludzi. […] Reguła św. Augustyna jest więc dla kaznodziejów najlepsza,
pozwala im oddać się kontemplacji, ale też jest dla nich odpowiednią ratione vitæ activæ, którego
nie wzbrania”. Tamże, s. .

 Por. m.in.: D. Delalande,Vers la version authentique duGraduel grégorien: Le Graduel des Prêcheurs,
Paris . B. Kochaniewicz OP, Zaśnięcie i Wniebowzięcie Najświętszej Maryi Panny w pismach
dominikanów XIII wieku, Roma , s. –.

 Analizę ksiąg z Molesme i ich źródeł przedstawił Ch. Waddell OCSO, The summer-season Mo-
lesme breviary, Trappist . Wskazuje na ich związki z księgami z Marmoutier i rozbieżności
z tradycją Cluny:„[…] możemy zatem dobrze umiejscowić Molesme w środowisku klasztornym,
którego centrum stanowi starożytne opactwo Touraine w Marmoutier. W odniesieniu do jego
antyfonarza i hymnarza [stwierdzamy, że] więź z Marmoutier poprzez Montier-la-Celle pozostała
mocna i nieprzerwana. W kolektarzu znaczna część repertuaru pozostała nienaruszona ale rów-
nież wiele się w nim zmieniło. Wydaje się, że najpierw został w Montier-la-Celle uproszczony
i usystematyzowany, a następnie, w samym Molesme, ponownie wprowadzono różnorodność
i wariantowość. Lekcjonarz nocnego oficjum pozostając w ciągłości z tradycją Montier-la-Celle
i Marmoutier, zezwolił na pewną ilość lokalnych adaptacji i aktualizacji, których zakres jest trudny
do określenia”. Tamże, s. .

 Por. A. King, dz. cyt., s. –.
 Por. tamże, s. .





.. Źródła idei i liturgii Zakonu Braci Kaznodziejów

i jedną mszę konwentualną dziennie, psałterz ( psalmów) odmawiali w ciągu tygo-
dnia, a nie jednego dnia, wymienili także część hymnów brewiarzowych. Liturgia
charakteryzująca się większą prostotą i zwięzłością miała zapewnić odpowiednią
ilość czasu dla pracy fizycznej i studium. Istnienie nowych ksiąg potwierdza pierw-
sza wersja reguły cysterskiej (Cartæ Caritatis), zatwierdzona w  roku, w której
czytamy, że byłoby właściwe, aby mnisi pochodzący z różnych opactw posługiwali
się tymi samymi księgami zawierającymi zwyczaje, śpiewy, teksty mszy oraz nocnych
i dziennych oficjów zgodne ze zwyczajami i księgami nowego klasztoru (to znaczy
Cîteaux).

Pierwsza reforma cystersów spotkała się z niemałą krytyką współczesnych im
mnichów z opactw o rodowodzie kluniackim. Nie zrażeni tym faktem, podjęli drugą
rewizję ksiąg, choć może należałoby powiedzieć: kontynuowali podjęte prace. Ten
etap reformy cysterskiej przypadł na okres od wstąpienia do zakonu św. Bernarda
(rok ) do  roku. Dokładna data nowej edycji nie jest jednak znana, przyjmuje
się — ze względu na świadectwo Vita S. Stephani Obazinensis — że została zakoń-
czona przed  rokiem. Tym razem reforma dotyczyła nie tyle układu liturgii
i wykorzystanych w niej tekstów, ale rewizji śpiewów liturgicznych. Cystersi uznali,
że chorał, który wykorzystywali opierając się o księgi z Molesme, był „skażony”. Skaza
polegała na tym, że nie odpowiadał antycznej (a więc oryginalnej) formie. Dzielili
przekonanie, że w przeszłości istniał jakiś złoty wiek liturgii, bliżej nieokreślony
w czasie, ale związany z osobami św. Benedykta i Grzegorza. Zamierzali odszukać
lub odtworzyć pierwotną wersję śpiewu liturgicznego. Aby osiągnąć zamierzony cel,
najpierw wysłali kilku braci

do Metzu w celu dokonania transkrypcji domniemanego Antyfonarza św. Grze-
gorza. Transkrybowany antyfonarz przyjęto za podstawę pierwotnej praktyki
liturgicznej, jednak nie bez sprzeciwu ze strony części cystersów twierdzących,
że zawiera on śpiewy, których strona muzyczna i literacka są „zepsute”. Tak więc,
gdy zawiodły poszukiwania autentycznego — zdaniem cystersów — śpiewu,
podjęli oni pod przewodnictwem św. Bernarda reformę tych, jakie były w uży-

 Por. szczegółowe wyliczenie różnic w: L.J. Lekai OCist, TheWhiteMonks. A history of the Cistercian
Order, Okauchee , s. –.

 Por. J. Kerr, An Essay on Cistercian Liturgy, Cistercians in Yorkshire Project, University of Shef-
field . Dostęp przez stronę internetową: http://win.ocist.org/pdf/Cistercian_liturgy.pdf —
(//). J. Burton, J. Kerr, The Cistercians in the Middle Ages, New York , s. –.

 „Et quia omnes monachos ipsorum ad nos venientes in claustro nostro recipimus, et ipsi similiter
nostros in claustris suis, ideo opportunum. nobis videtur et hoc etiam volumus, ut mores et cantum,
et omnes libros ad horas diurnas et nocturnas et ad missas necessarios secundum formam morum
et librorum novi monasterii possideant, quatinus in actibus nostris nulla sit discordia, sed una
caritate, una regula similibusque vivamus moribus”. Cyt. za R.W. Pfaff, The Liturgy in Medieval
England. History, Cambridge , s. –.

 Por. L.J. Lekai, dz. cyt., s. .
 Por. Ch. Waddell OCSO, Two Early Cistercian „Libelli Missarum”, Trappist , s. X–XIII. W Vita

S. Stephani Obazinensis wspomina się, że mnisi z Kongregacji Obezjańskiej musieli uzgodnić swoje
księgi, które otrzymali wcześniej od cystersów, z nowymi księgami, które obowiązywały w opactwie
macierzystym.

 Por. S. R. Marosszéki, Les origines du chant cistercien. Recherches sur les réformes du plain-chant
cistercien au XIIe siècle, „Analecta Sacri Ordinis Cisterciensis”  (), oraz Recherches sur le chant
cistercien au deusième siècle, Paris . J. Ścibor CSsR, Chorał cystersów w świetle ich traktatów
muzycznych XII wieku, Lublin . T. Grabowski OP, Trzynastowieczny chorał dominikański,
„Terminus – Półrocznik poświęcony tradycji antycznej w kulturze europejskiej”, nr  (), s.
–.



http://win.ocist.org/pdf/Cistercian_liturgy.pdf


. R     

ciu. […] Cysterska reforma chorałowa dotyczyła śpiewów stanowiących część
autentycznej tradycji choralnej, tj. powszechnie przyjętej w Kościele rzymskim
wersji chorału, dostępnej dziś w watykańskich księgach chorałowych.

Nie odnalazłszy właściwego źródła „czystego” chorału, sami przez analizę melodii
i zasad nimi rządzących postanowili odzyskać śpiew taki, jakim był u początku. U pod-
staw reformy leżało przekonanie, że całą muzyką rządzi jedno fundamentalne prawo,
którego zastosowanie pozwoli przywrócić śpiewom ich doskonalszą formę. Założe-
nia teoretyczne przedsięwzięcia dokładnie opisali, a następnie znane sobie utwory
poddali odpowiednim modyfikacjom. Rezultaty pracy umieścili w nowych księgach
liturgicznych swojego zakonu, które od tego czasu będą towarzyszyć cystersom aż
do XVII wieku.

Nie zagłębiając się w szczegółową analizę śpiewu, jaki był wynikiem prac re-
formatorów cysterskich, zwróćmy jedynie uwagę na podstawowe cechy, które go
charakteryzują, ponieważ odnajdziemy je wszystkie w repertuarze dominikanów.
Utwory białych mnichów miały rządzić się zasadą spójności (jedności) modalnej,
a więc w obrębie jednego utworu niemożna było wykorzystać więcej niż jednego tonu
(modus), ani też nie wolno było mieszać skal plagalnych z autentycznymi w ramach
tej samej kompozycji; należało unikać bemola; za idealny zakres melodii uznano
dziesięć kolejnych stopni diatonicznych; należało redukować melizmaty (wokalizy).
Zatem, od czasów reformy każdy śpiew był przyporządkowany odpowiedniemu mo-
dus. Dbano, by śpiewy skomponowane w tonach autentycznych wyraźnie odróżniały
się od utworów zanotowanych w skalach plagalnych. Ponadto znamionami nowej
muzyki liturgicznej były prostota i zwięzłość. Osiągano je przede wszystkim przez
ograniczenie ilości powtórek tekstu, repetycji dźwięków i uproszczenie ozdobnych
melizmatów, a także przez skrócenie melodii antyfon.

Zmiana muzyki pociągała za sobą konieczność edycji tylko części ksiąg liturgicz-
nych.

Księgami wymagającymi radykalnych przeróbek były te związane ze śpiewem:
antyfonarz, graduał, hymnarium oraz ordinarium. Natomiast księgami, które
uniknęły dalekich zmian były epistolarz, ewangeliarz, lekcjonarz nocnego ofi-
cjum (składający się z czytań biblijnych i patrystycznych), collectarium […]
i sakramentarz.

Prace wymagały jednak weryfikacji i wprowadzania poprawek, a także nie tylko
formalnej aprobaty wspólnot. Spowodowało to, jak sądzimy, że dopiero w latach
osiemdziesiątych XII wieku cystersi stworzyli księgę wzorcową, correctorium, służącą
jako kodeks rozstrzygający wątpliwości i pozwalający sprawdzić, czy inny rękopis nie
zawiera błędów.
 J. Ścibor, dz. cyt., s. .
 Najważniejszym źródłem teoretycznym reformy jest Prefatio seu Tractatus de cantu seu correctione

Antiphonarii, wydanie krytyczne: J. Mabilon [red.], Sancti Bernardi Abbatis Clarae-Vallensis opera
omnia. Post Horstium denuo recognita repurgata, et in meliorem digesta ordinem, vol. , t. , Paris
, s. –. Tekst ten, poprzedzony listem św. Bernarda, zawiera również PL: Bernardus
humilis abbas Clervallis, PL , – oraz Cantum quem Cisterciensis ordinis ecclesiae, PL
, –. Odnośnie do teoretycznych założeń i pozostałych traktatów, por. J. Ścibor, dz. cyt., s.
–.

 Por. D. Delalande, dz. cyt., s. –.
 Ilustracja zastosowania tych reguł i porównanie z muzyką dominikanów oraz kodeksami watykań-

skimi znajduje się w D. Delalande, dz. cyt.
 Ch. Waddell, Two Early Cistercian „Libelli Missarum”, dz. cyt., s. XII.





.. Źródła idei i liturgii Zakonu Braci Kaznodziejów

Jakiś czas przed rokiem  podjęto systematyczną próbę poprawienia całego
zbioru ksiąg liturgicznych i ordinarium zakonu. Wysiłek ten zaowocował jed-
nym z najważniejszych rękopisów, jakie kiedykolwiek wydano w skryptorium
opactwa Cîteaux. Mowa o rękopisie „Dijon, Bibliotheque Municipale, F-Dm
Ms -()”. We wspólnej oprawie ogromny rękopis ( na  milime-
trów) pierwotnie zawierał wszystkie księgi liturgiczne oraz ordinarium zakonu.
Napisany, mimo olbrzymiego formatu, drobną minuskułą w dwóch lub trzech
kolumnach w zależności od części rękopisu. Nie był przeznaczony do natych-
miastowego wykorzystania w liturgii. Miał służyć raczej jako correctorium, czyli
tekst normatywny, dzięki któremu można było rozstrzygnąć sporne odczytania
innych rękopisów i w razie potrzeby je poprawić. Ponieważ rękopis jest często
określany jako „typ rękopisu”, czasami odnosi się wrażenie, że miał służyć jako
wzór dla innych rękopisów. Bynajmniej. Miał służyć jedynie jako oficjalny punkt
odniesienia w przypadku spornych odczytań tekstów czy melodii. Cel manu-
skryptu został jasno określony na eleganckim, wielokolorowym folio ze spisem
treści [Mowa o f. v.]. Wzdłuż trzech boków folio biegnie zewnętrzna ramka,
złożona z tekstu pisanego wielkimi literami, tak „artystycznie” ułożonego, że
nie da się go rozszyfrować bez większego wysiłku. Skryba przepisał więc tekst
bardziej czytelnie, choć mniej artystycznie, na zewnętrznej krawędzi ramki.
Czytamy: „In hoc uolumine continentur libri ad diuinum officium pertinentes
quos utique non decet in ordine nostro diuersos haberi. Sunt autem hic in unum
corpus ea maxime ratione redacti, ut presens liber ut exemplar inuariabile ad
conseruandam uniformitatem et corrigendam in aliis diuersitatem”.

Od lat osiemdziesiątych w aktach kapituł generalnych cystersów znajdujemy odwoła-
nia do Dijon F-Dm Ms -(). Do dnia dzisiejszego kodeks jednak nie przetrwał
w całości. Z biegiem czasu (prawdopodobnie już w dobie druku) zaginęły księgi wy-
mienione w spisie treści (od . do .): Psalterium. Cantica de priuatis dominicis et
festis diebus. Hymnarium. Antiphonarium cum sua prefatione. Gradale cum sua pre-
fatione. Część, którą dysponujemy pozwala dostrzec w wyjątkowym manuskrypcie
z Cîteaux inspirację księgi, która powstanie blisko sto lat później w Zakonie Braci Ka-
znodziejów. Będziemy omawiać ją szczegółowo poniżej, ale już teraz warto zwrócić
uwagę na fakt, że proces kształtowania się średniowiecznego rytu dominikańskiego
zwieńczyło powstanie księgi o analogicznej strukturze i funkcji do tej, która zamknęła
okres kształtowania się liturgii cystersów.

Nie jest to jedyna cecha upodabniająca dominikanów do cystersów. Wspomnieli-
śmy wyżej, że istnieje kilka podobieństw obu liturgii. Dotyczy to przede wszystkim
repertuarumuzycznego.W księgach dominikańskich odnajdziemy wiele spośródme-
lodii cysterskich, choć będą notowane w nota quadrata zamiast neumami. Ponadto
badacze zaczęli zwracać uwagę na zbieżność występującą pomiędzy tekstamimodlitw
 Dokładny opis bibliograficzny w katalogu Bibliothèque municipale de Dijon: Ms . Bréviaire et

autres livres liturgiques (Epistolier, Evangéliaire, Sacramentaire, Collectaire, Martyrologe). Règle de
saint Benoît. Coutumes de l’Ordre de Cîteaux. Dostęp przez stronę internetową: http://patrimoine
.bm-dijon.fr — (//).

 Ch. Waddell, The Twelfth-century Cistercian Hymnal, Trappist , s. .
 Por. tamże.
 Por. uwagi od strony  niniejszego opracowania.
 Por. Y. Załuska, Evangéliaire du ‘Prototype’ dominicain et évangéliaire du ‘Prototype’ cistercien, [w:]

Aux Origines de la liturgie dominicaine. La manuscrit Santa Sabina XIV L 1, [red.] L.E. Boyl OP, P.
Gy OP, Paris , s. –.

 Dokładne zestawienia przedstawia D. Delalande, dz. cyt. Kwestia zbieżności repertuarów wymaga
dalszych badań. Wydaje się, że unikanie b u dominikanów nie jest tak częste jak u cystersów.



http://patrimoine.bm-dijon.fr
http://patrimoine.bm-dijon.fr


. R     

i śpiewów liturgicznych obu zakonów. Nie jest ona pełna ale częstokroć większa
niż z jakimkolwiek innym zwyczajem liturgicznym. Jednym z takich przykładów jest
oficjum na Wniebowzięcie Najświętszej Maryi Panny, które zestawił i poddał analizie
B. Kochaniewicz OP. Okazuje się, że w tym przypadku różnice zachodzą jedynie
pomiędzy czytaniami w matutinum, a pozostała część formularza mszalnego i ofi-
cjum brewiarzowego jest niemal identyczna. Ponadto — jak zauważymy poniżej —
dominikanie chcieli zadbać o to, by w liturgii nie panowało zamieszanie (confusio),
a zbędna rozwlekłość nie odbierała jej lekkości. Na bardzo podobne sformułowanie
celów reformy liturgicznej natrafiamy u mnichów z Cîteaux. Możemy zatem przyjąć,
że nawet jeśli między rytami cystersów i dominikanów nie ma bezpośredniej zależ-
ności (jeden nie wypływa z drugiego), tradycję białych mnichów należy traktować
jako ważny punkt odniesienia dla liturgii kaznodziejów.

... F   

Ryt liturgiczny obowiązujący u franciszkanów należy rozpatrywać łącznie z rozwojem
liturgii papieskiej, ponieważ bracia mniejsi przyjęli liturgię kaplicy papieskiej jako
obowiązującą w ich zakonie Przez to wyraźnie wpłynęli na rozszerzenie jej zasięgu,
następnie jednak poddali ją modyfikacjom. Proces ten sięga początków XIII wieku,
gdy Innocenty III ( – ) przeprowadził reformę kurii rzymskiej.

Częścią projektu reformy było wydanie poprawionych ksiąg liturgicznych na
użytek Kurii Rzymskiej. Przed śmiercią papież promulgował poprawiony bre-
wiarz, nazwany Breviarium secundum consuetudinem Romanæ curiæ oraz cere-
moniał, zwany Ordinarium, nie zdążył natomiast skorygować i wydać mszału.

W ramach omawianej reformy zmianom została poddana liturgia kaplicy papieskiej,
a nie bazyliki laterańskiej. Co prawda obie tradycje wyrastały ze wspólnego pnia, ale
Innocenty III skierował uwagę na ten rodzaj celebracji, który sprawował częściej.
W bazylice papież przy asyście kanoników odprawiał sporadycznie, głównie w dni
uroczyste. Częstsza, codzienna liturgia kurii ograniczała się do nabożeństw celebro-
wanych w kaplicy pod wezwaniem św. Wawrzyńca w pałacu papieskim. Była prostsza
i krótsza od liturgii bazylikowej, ale nie oznacza to, że ignorowała lub znacząco
ograniczała rolę asysty liturgicznej.

Ordinarium Innocentego III powstało prawdopodobnie w latach  – ,
„nie było ani brewiarzem ani mszałem, stanowiło zbiór zasad prawidłowego używania
brewiarza i mszału w kaplicy papieskiej”. Wpisywało się w XII- i XIII-wieczny trend
tworzenia ksiąg zawierających jedynie rubryki i incipitymodlitw oraz śpiewów. Księgi

Wiemy też, że nie wszystkie zmodyfikowane przez białych mnichów antyfony znalazły się w liturgii
kaznodziejów. Może się okazać, że dominikanie odrzucili część modyfikacji opartych na nowej
teorii modalnej. Tak się stało np. ze śpiewami IV modus zakończonymi na finalis A.

 Por. Ph. GleesonOP,Thepre-Humbertian liturgical sources revisited, [w:]AuxOrigines de la liturgie
dominicaine…, dz. cyt., s. .

 Por. B. Kochaniewicz OP, dz. cyt., s. –. W zakresie czytań w oficjum nocnym jedynie jedna
trzecia lekcjonarza dominikańskiego pokrywa się z cysterskim.

 M. Zachara MIC, dz. cyt., s. .
 Por. P. Rocha SJ, Liturgia della Cappella papale, liturgia dei Frati Minori e liturgia dei Frati

Predicatori, [w:] Aux Origines de la liturgie dominicaine…, dz. cyt., s. –.
 Tamże, s. . Szczegółowe omówienie Ordinarium Innocentego III, por. M. Dykmans, L’Ordinaire

d’Innocent III, „Gregorianum”, nr / (), s. – oraz S.J.P. van Dijk, J.H. Walker, The
Ordinal of the Papal Court from Innocent III to Boniface VIII and related documents, Fribourg
. Dalej jako: „S.J.P. van Dijk, J.H. Walker, The Ordinal of the Papal Court”.





.. Źródła idei i liturgii Zakonu Braci Kaznodziejów

te służyły do wyjaśnienia przebiegu celebracji w zależności od rangi i charakteru
danego dnia. Natomiast brewiarz Innocentego III był bardziej praktyczny niż znane
dotychczas. Chodziło bowiemo to, by był księgąmobilną, ograniczoną do jednego lub
dwóch tomów, abymożna było się nim posługiwać w czasie podróży. „Uwzględniał on
także zwyczaje diecezji i krajów, głównie te, które były związane z lokalnym kultem
świętych”.

Dzieło Innocentego kontynuował Honoriusz III ( – ) publikując Missale
Curiæ Romanæ, który stał się „uniwersalną księgą liturgiczną w XIII wieku. Jej
rękopisy są znane w bibliotece w Awinionie z jej kopiami z lat  i  oraz […]
w Bibliotece Watykańskiej z kopiami z lat  i ”.

Mszał Honoriusza III […] był przeznaczony do użytku w kurii papieskiej. Z drob-
nymi modyfikacjami w  roku został on jednakże przyjęty także przez nowo
powstały i bardzo dynamicznie rozwijający się zakon franciszkanów.Mszał Kurii
Rzymskiej, którego franciszkańską wersję uczeni nazywają Missale regulæ[],
był dobrze zorganizowany i praktyczny, wygodny do stosowania zarówno przez
legatów papieskich będących w częstych podróżach w sprawach kościelnych
i dyplomatycznych, jak też przez franciszkanów, również często wędrujących
ze względu na działalność ewangelizacyjną.

Do przyjęcia liturgii papieskiej przez franciszkanów doszło stopniowo. Wraz
z pierwszą regułą, zatwierdzoną ustnie (vivæ vocis oraculo) przez Innocentego III
w  roku, duchowni przystępujący do zakonu zostali zobowiązani do odma-
wiania godzin kanonicznych zgodnie ze zwyczajem miejsca, w którym przebywali
(faciebant officium iuxta morem illarum ecclesiarum vel clericorum cum quibus in-
veniebantur). Wraz ze wzrostem liczebnym nowego zakonu obserwujemy proces
ujednolicania obowiązującej w nim liturgii. Od czasu formalnego zatwierdzenia przez
Honoriusza III w  roku franciszkanie posługują się rytem kaplicy papieskiej.
Przyjęta wówczas reguła (regula secunda seu bullata) w rozdziale trzecim poświęca
jedynie jedno zdanie zobowiązując duchownych do odmawiania oficjum zgodnie ze
zwyczajem rzymskim: „Clerici faciant divinum officium secundum ordinem sanctæ
Romanæ Ecclesiæ excepto psalterio ex quo poterunt habere breviaria”. Charaktery-
styczne jest polecenie, by bracia, o ile to możliwe, odchodzili od psałterza na rzecz
brewiarza. Domyślamy się, że mowa o stosunkowo wciąż nowym dziele Innocen-
 J. Pikulik, Franciszkanie nosicielami laterańskiej tradycji liturgiczno-muzycznej, „Studia Theologica

Varsaviensia”, nr / (), s. .
 J. W. Boguniowski SDS, dz. cyt., s. . Niemniej jednak wydaje się, że pełną unifikację liturgii

papieskiej (połączenie tradycji liturgicznej kaplicy pałacu i bazyliki) dokonał dopiero Mikołaj III
( – ).

 Wydanie krytyczne: M. Przeczewski, Missale Franciscanum Regulae, codicis VI.G.38 Bibliothecae
Nationalis Neapolinensis, [seria:] Monumenta studia instrumenta liturgica, t. , Città del Vaticano
.

 M.ZacharaMIC, dz. cyt., s. . Opis sanctoraleMszału Kurii Rzymskiej, por. J. Szczych, Sanctorale
wMszałach liturgii zachodnich, [w:] Historia liturgii [red.] W.J. Świerzawski, A. Sielepin, Zawichost
– Kraków – Sandomierz , s. –.

 Por. M. Daniluk, K. Klauza, „Franciszkanie, Bracia Mniejsi, Ordo Fratrum Minoru”, [w:] Encyklope-
dia katolicka, t. , Lublin , k. .

 A. da Chiarino, Expositio Regulæ Fratrum Minorum, [red.] L. Oliger OFM, Quaracchi , s. .
 Solet annuere. Bulla Domini Papae Honorii III super regulam fratrum minorum [transkrypcja z]

K. Esser OFM, Gli Scritti di S. Francesco D’Assisi nova edizione critica e versione italiana, Padova
, s. –. Dostęp przez stronę internetową: https:// franciscan-archive.org/bullarium/The
RegulaBullataLSz.pdf — (//).



https://franciscan-archive.org/bullarium/TheRegulaBullataLSz.pdf
https://franciscan-archive.org/bullarium/TheRegulaBullataLSz.pdf


. R     

tego III. W Asyżu zapis nie stanowił nowego prawa, tam bowiem obowiązywała
liturgia rzymska, a dotychczas — jak wspomnieliśmy— franciszkanie sprawowali
służbę Bożą w zgodzie zmiejscem, w którym przebywali. Pozostałe klasztory, fundo-
wane poza macierzystą diecezją, zbyt wolno wprowadzały zalecenie reguły. Dlatego
siedem lat po zatwierdzeniu zakonu, kapituła w Asyżu — ta sama, która postanowiła
przyjąć mszał Honoriusza III jako obowiązujący we wspólnotach braci mniejszych —
zakupiła brewiarze i antyfonarze, a następnie przekazała je wszystkim prowincjom.
Jak zauważa J. Pikulik:

Przejęcie ksiąg liturgicznych z Cappella Papalis nie było zabiegiem tylko mecha-
nicznym, naśladowczym zapożyczeniem. Nowemu opracowaniu uległa przecież
choćby notacja muzyczna, następnie także rubryki, teksty i melodie. Proces
ten nie skończył się w momencie sporządzenia ksiąg wzorcowych, lecz trwał
przynajmniej do końca XIII wieku.

Okazuje się zatem, że proces wprowadzenia liturgii papieskiej u franciszkanów
był o wiele trudniejszy, niż mogłyby to sugerować kolejne edycje reguły i bulle papie-
skie. Jednym z powodów, dla którego tak się stało, był fakt, że w latach trzydziestych
i czterdziestych XIII wieku do franciszkanów przyłączało się wielu duchownych.
Wnosili do zakonu nie tylko majątki, ale również zwyczaje, do których dotychczas
się stosowali, w tym zwyczaje liturgiczne. W wyniku tego dochodziło do napięć ale
i pewnej kreatywności, które znalazły wyraz w pracy Haymona z Faversham († ),
czwartego przełożonego generalnego franciszkanów. Znaczną część swojej aktyw-
ności poświęcił na zmiany organizacyjne w zakonie — starał się wprowadzić ład po
przerwanej przez śmierć rocznej kadencji poprzednika i wcześniejszych, pełnych
zamieszania rządach Eliasza Bombarone. Liturgia zdawała się być narzędziem mogą-
cym wprowadzić większe poczucie jedności i harmonii pomiędzy braćmi. Dlatego
w roku  (na kapitule w Bolonii) Haymon przekazał zakonowi przygotowany
przez siebie ordynariusz Indutus planeta, który dla rozwoju liturgii rzymskiej nie
był mnie ważny niż mszał Honoriusza III. W swoim dziele chciał wyjaśnić i upo-
rządkować sposób odprawiania mszy prywatnej i konwentualnej. Nie podjął się
bezpośredniej reformy mszału, ale sprecyzował rubryki spisując pierwsze kompletne
ordinarium franciszkanów. Księga, zgodnie ze swoim tytułem, była ordo agendo-
rum et dicendorum— zbiorem rubryk odnośnie do tego, co powinno być robione
 Por. J. Pikulik, dz. cyt., s. .
 Tamże. J. Pikulik twierdzi, że przekazanie ksiąg w  roku nie oznaczało jeszcze, by franciszkanie

wraz z nimi przyjęli repertuar muzyczny kaplicy papieskiej. Sugeruje, że bardziej prawdopodobną
datą przystosowania tekstów do papieskiej tradycji chorałowej jest rok .

 Tamże, s. .
 Por. A. Welch, Liturgy, Books and Franciscan Identity in Medieval Umbria, Leiden – Boston ,

s. –.
 Edycję manuskryptów zawierających ordinarium Haymona opublikował S.J.P. van Dijk OFM,

Sources of theModern Roman Liturgy.TheOrdinals by Haymo of Favershamand RelatedDocuments
(1243–1307), t. , Leiden , s. –. Wydanie tekstu z mszałów trzynastowiecznych: V.L.
Kennedy, The Franciscan Ordo Missæ in the Thirteenth Century, „Mediaeval Studies”,  (),
s. –. Wydanie z mszałów rzymskich z  i  roku przedstawił J.W. Legg, Tracts on
the Mass, London , s. –. W dalszych analizach będziemy korzystać z wydania V.L.
Kennedy’ego, oznaczając je: „Indutus planeta, V.L. Kennedy [red.], nr strony”.

 Należy zwrócić uwagę, że autorstwo Indutus planeta nie jest w pełni przesądzone. Por. A. Welch,
dz. cyt., s. –. S.J.P. van Dijk OFM, J.H. Walker, The Origins of the Modern Roman Liturgy.
The Liturgy of Papal Court and the Franciscan Order in the Thirteenth Century, London , s.
–.





.. Źródła idei i liturgii Zakonu Braci Kaznodziejów

i mówione podczas mszy świętej. Opisywała ryt zgodny ze zwyczajem domu papie-
skiego, ale tak uporządkowany, by mógł służyć franciszkanom podczas odprawiania
mszy prywatnych i konwentualnych w dni zwykłe. Tak skomponowane ordo było
koniecznym uzupełnieniem dla mszału, który zawierał odpowiednie teksty mszalne
ale nie opisywał działania celebransa czy asysty.

Oprócz Indutus planeta dla mszy świętej, Haymon przygotował ordynariusze —
rubryki zestawiające odpowiednie teksty liturgiczne w podziale na dni roku kościel-
nego —Ordo Breviarii, Ordo ad Benedicendum Mensam, Ordo Missalis Fratrum
Minorum. Z perspektywy ewolucji ksiąg liturgicznych podejście Haymona można
poczytać jako postawienie kroku wstecz. Mszały i brewiarze Honoriusza III i braci
mniejszych (Missale et Breviarium Regulæ) były opatrzone rubrykami i jako takie
nie potrzebowały osobnego ordinarium. Celebrans, korzystając z rubryk wiedział,
jakimi modlitwami należy się posłużyć danego dnia. Argumentem przemawiającym
za publikacją ordines było szybkie i możliwe najtańsze wprowadzenie ujednoliconego
officium ecclesiasticum. Zamiast poświęcać czas i środki na przygotowanie nowej
edycji ksiąg, wystarczyło posłużyć się nowymi ordynariuszami. Haymo z Faversham
nadał swoim libri ordinarii formę, do której od lat zmierzał proces rozwoju ksiąg
liturgicznych. Bp A. Suski tak charakteryzuje ordynariusze XII i XIII wieku:

Treść ksiąg zasadniczo ułożona jest zgodnie z porządkiem roku liturgicznego.
Poczynając od adwentu, podane są pierwsze słowa (incipit) śpiewów dla każdej
mszy każdego oficjum, czyli antyfon, hymnów i responsoriów. W księdze
znajdują się wskazania dotyczące niedziel adwentu oraz dni tygodnia dla uro-
czystości Bożego Narodzenia aż do tygodni po uroczystościach Objawienia
i Zesłania Ducha Świętego, których liczba zmienia się w zależności od rucho-
mej daty Wielkanocy. […] Większość ksiąg, poczynając od XIII wieku, oddziela
jednak temporale od sanctorale. Wspomnienia świętych zajmują coraz więcej
miejsca, bowiem do kalendarza przeniesionego z sakramentarza gregoriań-
skiego i kalendarza zawartego w sakramentarzach gelazjańskich VIII wieku
każdy Kościół lokalny dodawał własnych świętych, których kult rozszerzał się
w okresie średniowiecza. Należało zatem podać dokładnie śpiewy mszalne
i oficjum dla każdego z tych świąt oraz określić, czy są własne, czy z innego
wspomnienia, czy z commune sanctorum. […] Istnieją jednak księgi traktujące
oddzielnie oficjum i mszę. Większość libri ordinarii zawiera opis obrzędów na
wyjątkowe dni roku. Rozbudowana liturgia tych dni, celebrowana raz w roku,
wymagała wszakże dokładnego przedstawienia.

Księgi franciszkańskie z lat czterdziestych XIII wieku idealnie wpisują się w powyższą
charakterystykę. S.J.P. van Dijk OFM i J.H. Walker twierdzą, że można rozpoznać
w nich wzorce dla późniejszych ksiąg liturgicznych innych zakonów, w tym domini-
kanów.

Wydaje się jednak, że ta próba ujednolicenia liturgii franciszkańskiej nie przy-
 Por. S.J.P. van Dijk OFM, J.H. Walker,TheOrigins of theModern Roman Liturgy, dz. cyt., s. –.
 Wydane przez S.J.P. van Dijk OFM, Ordines of Haymo of Faversham, [seria:] Henry Bradshaw

Society, t. , London . Ze względu na konflikt z wydawcą redaktor prosił o anonimową
publikację tej pracy. Szczegółowewskazanie autorstwa i źródeł dostępne jest na stronie internetowej:
https://henrybradshawsociety.org/publications/main-series/85/ — (//).

 Por. S.J.P. van Dijk OFM, Sources of the Modern Roman Liturgy, dz. cyt., s. –.
 Bp A. Suski, Libri ordinarii. Przewodnik po rękopisach, Toruń , s. .
 Por. S.J.P. van Dijk, J.H. Walker, The Origins of the Modern Roman Liturgy, dz. cyt., s. .



https://henrybradshawsociety.org/publications/main-series/85/


. R     

niosła spodziewanego efektu, mimo że sam papież bardzo życzliwie zareagował na
księgę Haymona. Innocenty IV najpierw zaaprobował ordinarium, a następnie zlecił
jego autorowi rewizję brewiarza i mszału swojej kurii, a przy ich publikacji dodał
wersję Indutus planeta pod tytułem Ordinationes divini offici. Jednak u franciszka-
nów ordynariusz Haymona nie znalazł aż takiego uznania. Możliwe, że powodem,
dla którego od razu się nie przyjął była śmierć jego autora.

W kolejnych latach u franciszkanów przycicha kwestia ujednolicenia liturgii.
Bracia św. Franciszka koncentrują się na wypracowaniu oficjalnej wersji życiorysu
założyciela oraz na rozwiązaniu sporów wewnętrznych. Brak istotnych wzmianek na
temat liturgii w dokumentach kolejnych kapituł S.J.P. van Dijk i J.H. Walker zinterpre-
towali jako dowód na to, że franciszkanie osiągnęli swój cel — ryt został ostatecznie
ujednolicony. Dlatego przedstawili historię liturgii franciszkańskiej w perspektywie
kolejnych etapów od jedności przez różnorodność do ponownej jedności wprowa-
dzonej właśnie przez Indutus planeta Haymona z Faversham. Z wizją tą nie zgadza
się jednak A. Welch, która twierdzi, że pierwsze ujednolicenie liturgii braci mniej-
szych nie nastąpiło wcześniej niż w latach sześćdziesiątych XIII wieku, a stworzenie
nowego ordinarium nie pociągnęło za sobą edycji pozostałych ksiąg liturgicznych

mimo, iż w roku  papież Innocenty IV nadał świątyniom franciszkańskim rangę
kościołów konwentualnych. Braku jedności dowodzi to, że w  roku na kapitule
w Metzu ponownie poruszano temat spójności celebracji liturgicznej w Zakonie.
Generał, Jan z Parmy († ), „sformułował szczegółowe instrukcje, których celem
było zapewnienie większej jedności w sprawowaniu liturgii”. Podobnie w , na
kapitule w Narbonne, Bonawentura poleca, by brewiarze i mszały poprawić zgodnie
z „wzorcem godnym zaufania” (corrigatur ad exemplar verius). S.J.P. van Dijk i J.H.
Walker są przekonani, że nakaz wskazuje na podjęcie drugiej edycji missale regulæ,
natomiast A. Welch twierdzi, że to de facto pierwsza pełna edycja ksiąg franciszkań-
skich. Bez względu na to kiedy powstała ujednolicona liturgia braci mniejszych,
korekta ich ksiąg z pierwszej połowy XIII wieku pozostaje faktem. Dowodzą jej znale-
zione w księgach liturgicznych dopiski „Explicit graduale Ordinis Fratrum Minorum
secundum novam correcturam”. Jednak wprowadzone zmiany dotyczyły przede
wszystkim muzyki i repertuaru, a w mniejszym stopniu przebiegu celebracji.
 Omówienie dzieła i jego recepcję na ziemiach Polski przedstawił H. Cempura, Trzynastowieczne li-

turgiczne rękopisy franciszkańskie w Polsce w świetle wyników badań van Dijka i Walkera, „Archiwa,
Biblioteki i Muzea Kościelne”, t.  (), s. –.

 Ordynariusz Haymona znany jest w odpisie pochodzącym dopiero z lat sześćdziesiątych XIII wieku.
Dodatkowe informacje por. jedno z wielu opracowań tematu R. W. Pfaff, The Liturgy in Medieval
England. History, dz. cyt., s. –.

 Por. A. Welch, dz. cyt., s. .
 „Przełomowym dekretem papieskim stała się bulla Cum tamquam vieri papieża Innocentego IV

ogłoszona w  roku. Stolica Apostolska ustanowiła wszystkie kościoły franciszkańskie kon-
wentualnymi, co zobowiązywało wspólnoty zamieszkujące przy nich do sprawowania uroczystej
liturgii godzin w dzień i w nocy z całą wspólnotą braci. Również msza święta gromadząca kon-
went, w którym zapewne mieszkali już bracia posiadający różne funkcje i stopnie kapłaństwa, była
sprawowana uroczyście ze śpiewem. Ponadto przywileje kościołów konwentualnych obejmowały
możliwość udzielania sakramentów, sprawowania pogrzebów oraz używania dzwonów”. M. Drąg
OFMConv, Rozwój przestrzeni liturgicznej kościołów franciszkańskich od XIII do XVIII wieku, [w:]
Przestrzeń liturgiczna, [red.] A. Sielepin CHR, J. Superson SAC, Kraków , s. –, s. .

 R. W. Pfaff, The Liturgy in Medieval England. History, dz. cyt., s. .
 A. Welch, dz. cyt., s. –.
 Tamże, s. .
 J. Pikulik, dz. cyt., s. .





.. Powstanie rytu dominikańskiego

Zwyczaj franciszkański jest faktycznie najbliższym odpowiednikiem liturgii pa-
pieskiej, a mszał Honoriusza III wraz z korektą wprowadzoną przez Haymona były
wzorcem jeszcze dla wydawanych drukiem ksiąg liturgicznych w XV wiek. Z per-
spektywy analizy rytu dominikańskiego należy dodatkowo zwrócić uwagę przede
wszystkim na ordinaria Haymona (w tym szczególnie na Indutus planeta), które
mogły być pewnym wzorcem dla dominikańskiej księgi o tym samym charakterze —
Ordinarium Humberta de Romanis.

.. P  

Zagadnienia liturgii sprawowanej w pierwszych dekadach istnienia dominikanów
i wypracowanego w tym czasie officium ecclesiasticum według zwyczaju Zakonu
Braci Kaznodziejów zostały szczegółowo opracowane w monografii Williama Bon-
niwella OP, który w latach czterdziestych minionego wieku zebrał i krytycznie
opracował wyniki badań poprzedników. Jego praca jest całościowym ujęciem tematu
i pozostaje zasadniczym punktem odniesienia dla kolejnych badaczy, z których nikt
nie zakwestionował słuszności głównych tez autora, a co najwyżej uzupełniano je
lub poddawano specyficznej interpretacji. Poniżej — zgodnie z wnioskami W. Bon-
niwella OP — przedstawimy powstanie i kształtowanie się liturgii dominikańskiej,
a w jednym punkcie zaproponujemy pewne uszczegółowienie. Zanim jednak po-
dejmiemy się tego zadania, opiszemy pokrótce system legislacyjny obowiązujący
u dominikanów w XIII wieku. Pozwoli to na lepsze zrozumienie zasad, na jakich
wprowadzano kolejne zmiany w liturgii. Wyjaśnienia wymaga system uzupełniania
i wprowadzania korekt w prawie zakonnym dominikanów, do którego będziemy się
często odnosić w ramach prowadzonych analiz.

... S    Z

Zadanie i zarazem przywilej wprowadzania nowych praw powierzono braciom obra-
dującym na kapitułach generalnych, w ich trakcie nanoszono poprawki w Księdze
konstytucji.

Każda decyzja podjęta przez władze Zakonu stawała się powszechnie obowią-
zująca wszystkich zakonników dopiero po jej przegłosowaniu przez trzy kolejne
kapituły generalne. Na pierwszej kapitule prezentowano daną inicjatywę le-
gislacyjną, formułowano wniosek i przedstawiano pod głosowanie, które po
zaakceptowaniu dekretowano jako „projekt wstępny” (inchoatio). Następna ka-
pituła mogła albo zaniechać dalszych czynności wobec wcześniejszego wniosku
i tym samym anulować go, lub też potwierdzić jego aktualność i przesunąć na
pozycję „projektu zaakceptowanego i czekającego na ostateczne zatwierdzenie”
(approbatio). Trzecia z kolei kapituła, miała prawo anulować approbatio albo
ostatecznie zatwierdzić ją jako przepis obowiązujący w całym Zakonie (con-
firmatio). W ten sposób nowa ustawa nabierała statusu zakonnej konstytucji.

 Por. W. Bonniwell OP, A History of the Dominicain Liturgy…, dz. cyt.
 Por. D. Jurczak OP, Vangelo e la liturgia domenicana dopo la riforma di Umberto di Romans con

l’edizione dell’evangelistarium e dell’incipit evangeliorum dal codice XIV L1 di Santa Sabina, Roma
, s. –.





. R     

Jakakolwiek przerwa lub zmiana w procedowaniu ustawy powodowała wstrzy-
manie procedury prawnej i konieczność powrotu do etapu inchoationes.

Ze względu na przebieg procesu wprowadzania nowych praw Akta kapituł są tak sfor-
mułowane, że rokrocznie zawierają sekcje wymieniające aktualne na dany moment
projekty (inchoationes), potwierdzenia (approbationes) i zatwierdzenia przepisów
(confirmationes). Najczęściej formułowano je w odniesieniu do konkretnego roz-
działu lub zdania w Księdze konstytucji. Wskazywano, którą frazę lub partię tekstu
należy zmienić, usunąć lub rozwinąć. Ostateczne zmiany bracia mieli wprowadzać
do odpisów Konstytucji znajdujących się w każdej prowincji i klasztorze.

Jak wspomnieliśmy wcześniej, dominikanie powołując Zakon do istnienia przyjęli
Regułę św. Augustyna i Consuetudines premonstratensów. Biali kanonicy spisali
swoje zwyczaje w . poł. XII wieku, najprawdopodobniej w latach  — .
Podzielili je na cztery dystynkcje i kilka pierwszych rozdziałów poświęcili liturgii.
Dominikanie w  roku — jeszcze pod przewodnictwem św. Dominika — po raz
pierwszy zebrali się na kapitule generalnej. Od tego momentu obradowali co roku na
kolejnych kapitułach, w skład których wchodzili przedstawiciele każdej prowincji.
Od pierwszej kapituły rozpoczęli redakcję nowych praw, które poszerzały prawodaw-
stwo premonstratensów. W tym czasie przyjęto na przykład dobrowolne i całkowite
ubóstwo. Proces uzupełniania Liber consuetudinum z Prémontré prowadził do stwo-
rzenia własnych Konstytucji Zakonu.

Jordan z Saksonii, następca św. Dominika, w  roku zwołał nadzwyczajną kapi-
tułę generalną, aby uchwalić zbiór praw przygotowywany przez minione osiem lat.
Dzięki temu w trakcie jednej kapituły bracia mogli ostatecznie spisać i zatwierdzić
swoją Liber consuetudinum.

[…] w  roku tekst ten stał się oficjalnym zbiorem przepisów prawnych,
obowiązującym w całym zakonie. Został on zatytułowany Liber Consuetudinum
lub Consuetudinarius, ale był on również nazywany Regułą św. Dominika, a od

 T. Gałuszka OP, Liber constitutionum dominikanów krakowskich z lat 1273 – 1318, „Studia Źródło-
znawcze. Commentationes”, nr  (), s. .

 Poza tymi sekcjami Akt niekiedy dodawano ustępy zawierające polecenia lub deklarowane pokuty.
 Wyjątek z Reguły św. Augustyna poświęcony liturgii jest nader skromny: „II. 1. Orationibus instate

horis et temporibus constitutis. 2. In oratorio nemo aliquid agat nisi ad quod est factum, unde et
nomen accepit; ut si forte aliqui, etiam praeter horas constitutas, si eis uacat, orare uoluerint, non
eis sit inpedimento, qui ibi aliquid agendum putauerit. 3. Psalmis et hymnis cum oratis deum, hoc
uersetur in corde quod profertur in uoce. 4. Et nolite cantare, nisi quod legitis esse cantandum; quod
autem non ita scriptum est ut cantetur, non cantetur”. L. Verheijen, La règle de Saint Augustin,
Paris , s. –. Św. Augustyn skupia się zatem na sprawach porządkowych: obecności na
modlitwach, odpowiednim wykorzystywaniu oratorium i wspólnym śpiewaniu jedynie tego, co
zostało przewidziane do śpiewu. Poza tym poleca, by podczas odmawiania psalmów i hymnów
myśl uzgadniać z wypowiadanymi słowami.

 Wydanie krytyczne zwyczajów premonstrateńskich z . poł. XII wieku: P.F. Lefèvre, W.M. Grauwen,
Les Statuts de Prémontré au Milieu du XIIe siècle, Louvain . Dostęp przez stronę interne-
tową: https://www.mgh-bibliothek.de/dokumente/0/095483.pdf — (//). Oraz po zmianach
wprowadzonych w wieku XIII: P. F. Lefèvre, Les Statuts de Prémontré réformés sur les ordres de
Grégoire IX et d’Innocent IV au XIIIe siècle, Louvain .

 Por. G. Melville, The Dominican „Constitutiones”, [w:] A Companion to Medieval Rules and Cu-
stomaries, [seria] Brill’s Companions to the Christian Tradition, [red.] Ch.M. Bellitto, Leiden —
Boston , s. –.

 Nadzwyczajna kapituła generalna, nazywana również „ponadgeneralną”, była równoważna trzem
kapitułom generalnym. Oznacza to, że zwołując ją przyspieszano proces uchwalania i zatwierdzania
prawa o trzy lata. W XIII wieku odbyły się dwie takie kapituły: w  i  roku.



https://www.mgh-bibliothek.de/dokumente/0/095483.pdf


.. Powstanie rytu dominikańskiego

. poł. XIII w. także Liber Constitutionum. Od  r. ostatni z tytułów stał się
oficjalną nazwą dominikańskich konstytucji.

Niestety dysponujemy jedynie fragmentami odpisów Akt kapituł z lat  – .
Stąd nie jest możliwe dokładne odtworzenie legislacji dominikanów z pierwszego
okresu istnienia Zakonu, a co się z tymwiąże, niemożna dokładnie określić przepisów
liturgicznych, które wówczas obowiązywały. Również oryginalny egzemplarz najstar-
szej Księgi konstytucji (z roku ) nie przetrwał do naszych czasów, co więcej nie
istniał już na początku XIV wieku. Znamy ich treść dzięki późniejszemu odpisowi.
Wydaje się, że dotychczas w badaniach nad rytem dominikańskim nie dość mocno
podkreślono fakt, że redakcja Konstytucji dominikańskich z  roku byławyraźnym
odejściem od premonstrateńskiego pierwowzoru. Pierwsze Konstytucje braci zostały
podzielone na dwie — zamiast czterech— części (dystynkcje), z których pierwsza
opisywała zasady dotyczące życia poszczególnych zakonników, a druga zajmowała się
kwestiami dotyczącymi władzy w Zakonie, funkcjonowania konwentu i organizacji
kapituł generalnych. W pierwszej dystynkcji, w której znajdują się opisy zwyczajów
liturgicznych, dominikanie wciąż zachowali fragmenty dzieła premonstratensów,
w szczególności część wstępu, uwagi odnośnie domatutinum i inklinacji, postów
i posiłków oraz modlitw z nimi związanych, komplety, przebiegu codziennych
kapituł i obrzędu przyjęcia do nowicjatu. Uzupełnili je dodatkowo o zwyczaje
i prawa charakterystyczne dla swojego Zakonu. Istotniejsze jest jednak, jak wiele
z oryginalnych zapisów pominęli. Zwyczaje norbertanów opisane w Liber consu-
etudinum były bardzo rozbudowane i detaliczne, a dominikańskie ograniczały się
jedynie do kilku uwag. Porównanie obu tekstów sprawia wrażenie, jakby dominikanie
cytowali jedynie wybrane akapity, a szczegółowe opisy celowo pominęli. Zamiast
skrupulatnego opisu zwyczajów liturgicznych, na końcu . rozdziału (De horis et
de modo dicendi) pojawia się stwierdzenie: „Totum officium, tam nocturnum quam
diurnum, confirmamus et volumus ab omnibus uniformiter observari, ita quod nulli
liceat de cetero aliquid innovare”. Wrócimy do tego sformułowania poniżej.

Nowej edycji Liber Constitutionum dokonano podczas rządów trzeciego generała
Zakonu Rajmunda z Peñafort († ). Polegała ona na gruntownym przeredago-
waniu tekstu, innym podziale wewnętrznym i uporządkowaniu wprowadzanych od
T. Gałuszka OP, Liber constitutionum…, dz. cyt., s. .
Por. tamże. Na podstawie odpisu z Rodez (Archiwum generalne zakonu dominikanów w Rzy-

mie, Cod. XIV A ) powstało wydanie krytyczne pierwszych Konstytucji: Constitutiones Antique
Fratrum Prædicatorum, [red.] A.H. Thomas [w:] De oudste Constituties van de Dominicanen,
Leuven . Wcześniej wydanie niekrytyczne: Constitutiones primaevæ S. Ordinis Prædicatorum,
Conventus S. Dominici, Faesulis .

 „Prima distinctio zawierała  rozdziałów, a secunda distinctio  i rozdział dodatkowy na temat
braci konwersów. Każdy z rozdziałów poprzedzony był odpowiednim tytułem. […] Prima distinctio
nie jest tekstem zupełnie oryginalnym, ale zawiera znaczną częśćConsuetudines premonstratensów”.
T. Gałuszka OP, Liber constitutionum…, dz. cyt., s. .

Por. P.F. Lefèvre, W.M. Grauwen, Les Statuts de Prémontré au Milieu du XIIe siècle, dz. cyt., s. ,
wersety –, –, –.

Por. tamże, s. , wersety , , –.
Por. tamże, s. , wersety –, s. , wersety –, s. –, wersety –.
Por. tamże, s. , wersety –.
Por. tamże, s. , wersety -, , , , –.
Por. tamże, s. , wersety –.
Brakuje opracowania porównawczego obu dokumentów. Nawet pobieżna analiza tekstu wskazuje

jednak, że dominikanie w swoich Konstytucjach zachowali mniej niż / źródłowego dokumentu.





. R     

 roku poprawek. Księga konstytucji wciąż zawierała jednak cytaty z prawa pre-
monstratensów, a we wstępie dodała z pierwowzoru zapis pominięty w poprzedniej
edycji. Tę wersję zatwierdziła ostatecznie kapituła w  roku, po wcześniejszym
projekcie i aprobacie dwóch poprzednich kapituł generalnych. Rozdziały poświę-
cone zwyczajom liturgicznym to przede wszystkim pochodzące z pierwszej dystynk-
cji: pierwszy — De officio ecclesie, drugi — De inclinationibus, trzeci — De suffragis
mortuorum, czwarty — De ieiuniis, piąty — De cibo opisujący również błogosławień-
stwo stołu i szósty —De collatione, który zawiera zwyczaje związane z posiłkiem
i kompletą w czasie postów. Ponadto rozdziały . i . opisują obrzędy przyjęcia
nowicjuszy i złożenia profesji. W drugiej dystynkcji, w rozdziale szóstym opisano
obrzęd kapituły codziennej. Poza tym znajdujemy w tekście uwagi na temat milczenia
(rozdział . dystynkcji .) i modlitw braci konwersów (zakonników nie będących ka-
płanami, rozdział . dystynkcji .). Z pewnością zapisów tych nie można traktować
jako kompletnego opisu officium ecclesiasticum.

Trzecia edycjaKsięgi konstytucji została przeprowadzonaw latach pięćdziesiątych
XIII wieku za rządów piątego generała Zakonu, Humberta de Romanis. Ich tekst
znajduje się w Prototypie liturgii dominikańskiej, zawiera zebrane i zredagowane
przepisy prawne tworzone do czerwca  roku.

[…] jedną z nowości wprowadzonych przez Humberta było podzielenie cało-
ści Konstytucji na lectiones, czyli fragmentów tekstu, które miały być czytane
w trakcie różnego typu zajęć wspólnotowych (np. kapituły klasztorne, wybory
przełożonych, posiłki w zakonnym refektarzu itp.).

Konstytucje zamieszczone w Prototypie oprócz podziału na mniejsze fragmenty
wyznaczające bieg lektury we wspólnocie, zawierają interpunkcję, która pozwalała
na melodeklamację tekstu. W tym zakresie zostały przygotowane tak jak inne teksty
przeznaczone do głośnej recytacji: wyjątki z Pisma Świętego, czytania patrystyczne
Por. P.F. Lefèvre, W.M. Grauwen, Les Statuts de Prémontré au Milieu du XIIe siècle, dz. cyt., s. ,

wersety –. Uzupełnia go nota o obowiązywaniu Konstytucji nie pod sankcją grzechu (culpa),
a jedynie pod karą pokuty (pena). Por. R. Creytens, Les Constitutions des Frères Prêcheurs dans
la rédaction de s. Raymond de Peñafort, 1241, AFP  (), s. . Ze względu na ten aspekt,
ale również z powodu norm dotyczących zarządu, Konstytucje dominikanów były najbardziej
innowacyjnymi spośród innych statutów zakonnych. Por. G. Melville, The World of Medieval
Monasticism: Its History and Forms of Life, Collegeville , s. –.

Por. MOPH , s. , , . Por. uwagi na temat wprowadzanych zmian: C.T. Jones, Ruling the
Spirit. Women, Liturgy, and Dominican Reform in Late Medieval Germany, Philadelphia , s.
. „[Rajmund z Peñafort] zachował co prawda generalny podział na prolog i dwie dystynkcje, ale
wewnątrz dokonał gruntownych przeredagowań. Pierwsza część zawierała teraz  rozdziałów,
skupionych wokół czterech zagadnień: sprawy duchowe, wejście do zakonu, przepisy życia co-
dziennego i zakonne prawo karne. Druga z kolei dystynkcja w nowym układzie liczyła tylko 
rozdziałów, zorganizowanych wokół również czterech tematów: konwenty, wybory i osoba przeło-
żonego, kapituły i w końcu poszczególne oficja, czyli zaangażowanie zakonne”. T. Gałuszka OP,
Liber constitutionum…, dz. cyt., s. –. Wydanie krytyczne: R. Creytens, Les Constitutions des
Frères Prêcheurs dans la rédaction de s. Raymond de Peñafort, 1241, dz. cyt., s. –.

Edycja: Liber constitutionum ordinis fratrum Praedicatorum juxta codicem prototypum beati
Humberti in archivo generali ordinis Romae asservatum, AOP  ( – ), s. –, –,
–.

Tekst w Prototypie na marginesach zawiera uzupełnienia, z których najpóźniejsze sięgają . poł. lat
siedemdziesiątych XIII wieku. Por. L.E. Boyle OP, A material consideration of Santa Sabina ms.
XIV L 1, [w:] Aux Origines de la liturgie dominicaine…, dz. cyt., s. , .

T. Gałuszka OP, Liber constitutionum…, dz. cyt., s. . W tym zakresie dominikanie stosują metodę
cystersów. Por. uwagi na s.  i  niniejszego opracowania.





.. Powstanie rytu dominikańskiego

wykonywane podczas liturgii godzin, czy Reguła św. Augustyna. Zwróćmy uwagę na
jedno z ostatnich zdań pierwszego rozdziału Konstytucji w wersji z  roku:

Totum officium tam diurnum quam nocturnum [secundum correctionem et
ordinationem uenerabilis patris fratris humberti magistri ordinis nostri.] confir-
mamus. et uolumus ab omnibus uniformiter obseruari: ita quod nulli liceat de
cetero aliquid innouare.

W poprzedniej edycji (z roku ) brakowało fragmentu zaznaczonego nawiasem
kwadratowym. Cytowane zdanie — w trzech wersjach zaczerpniętych z kolejnych
wydań Konstytucji — świadczy o granicach czasowych najważniejszych etapów two-
rzenia się liturgii dominikanów. Pierwszy z nich przypada na czas od założenia Za-
konu do  roku, drugi obejmuje lata trzydzieste i początek lat czterdziestych XIII
wieku, trzeci — najlepiej udokumentowany— sięga od  do  roku. O tych
etapach wspomina Humbert de Romanis, choć nie podaje dat, które wyznaczałyby
granice poszczególnych okresów:

[…] ab initio Ordinis fuit multa varietas in officio, et ideo compilatum fuit unum
officium propter uniformitatem habendam ubique. Processu vero temporis com-
missum fuit quatuor fratribus de quatuor provinciis, ut illud melius ordinarent;
quod et fecerunt, et eorum ordinatio confirmata est. Sed quia adhuc erant ibi
aliqua corrigenda, facta fuit iterum commissio per tria capitula approbata
Magistro Humberto.

... W consuetudines 

Przystępując do omówienia poszczególnych etapów, w których kształtował się ryt
liturgiczny Zakonu Braci Kaznodziejów, należy zaznaczyć, że wypracowanie wspól-
nej liturgii może oznaczać jednolitość w trzech aspektach. Po pierwsze może to być
jedność zwyczaju, a więc form obrzędowych (takich jak ilość modlitw, zachowanie
w chórze, pokłony, posty, milczenie, role poszczególnych braci spełniane w trakcie
nabożeństw itp.). Po drugie jedność w zakresie używanego tekstu, a po trzecie jed-
ność w zakresie wykonywanego śpiewu, co zakłada wspólne zasady interpretacji
materiału muzycznego. Kolejne etapy prac nad officium ecclesiasticum nie zajmowały
się każdym z tych aspektów w równym stopniu.

Na temat liturgii pierwszej wspólnoty dominikanów w Tuluzie nie możemy po-
wiedzieć niczego pewnego. Prawdopodobnie w zakresie tekstu liturgicznego czerpali
bądź z ksiąg popularnych w diecezji bądź jakichś ksiąg kanonickich. Prawdopodobnie
stosowali zwyczaje zgodne z Liber consuetudinum norbertanów, które regulowały
Przytoczyliśmy je na stronie . w brzmieniu z  roku.
AOP  ( – ), s. –.
Humbertus de Romanis, Expositio in Constitutiones, dz. cyt., t. , s. . Tekst ten był cytowany

przez kilku autorów w języku polskim, niestety niekiedy zaproponowane tłumaczenia były zbyt
literackie i nie oddawały pełnego sensu cytatu. Por. B. Kochaniewicz OP, dz. cyt., s. . W. Bonni-
well OP,AHistory of Dominicain Liturgy…, dz. cyt., s. . Dlatego proponujemywłasne tłumaczenie:
„Od początku istnienia Zakonu występowała duża różnorodność w oficjum. Dlatego w celu uzy-
skania wszędzie jednolitości, zebrano jedno oficjum. Z biegiem czasu czterem braciom z czterech
prowincji polecono, aby lepiej je uporządkowali, co i uczynili, i uporządkowane [oficjum] zostało
zatwierdzone. Jednak ponieważ kilka rzeczy należało jeszcze poprawić, polecono ponowne [po-
prawki] Mistrzowi Humbertowi, które zostały zatwierdzone przez trzy kapituły”. W. Bonniwell OP,
a wydawać się może, że i samHumbert, mówią o czterech okresach: . okres wielkiej różnorodności,
. jednolita liturgia, . liturgia czterech braci, . reformaHumberta.Wybieramy jednak inny podział,
co będziemy uzasadniać poniżej.





. R     

schemat liturgii godzin, role braci podczas modlitw i mszy oraz gesty i postawy w chó-
rze. Liturgia w wariancie celebrowanym przez wspólnotę tuluską przetrwała jedynie
do momentu rozesłania braci przez św. Dominika ( sierpnia  roku) do zna-
czących ośrodków kulturalnych Europy: Paryża, Rzymu, prawdopodobnie również
Bolonii i Hiszpanii (źródła nie wspominają o konkretnym miejscu). Od tego wydarze-
nia Zakon zaczął przeżywać dynamiczny wzrost, a liturgia była podporządkowana,
podobnie jak całe życie dominikanów, misji głoszenia.

Od  roku bracia spotykają się na kapitułach, podczas których staje się jasne,
że uprzednio wspólny zwyczaj przestał obowiązywać w poszczególnych prowincjach
Zakonu.Okres ten został nazwany przezHumberta „multa varietas in officio”. Dlatego
dominikanie w latach dwudziestych podjęli wysiłek usunięcia różnic. W  roku
wypracowali „totum officium tam diurnum quam nocturnum”, o którym wspominała
pierwsza edycja Księgi Konstytucji. Na podstawie przeredagowanych Konstytucji
możemy się jedynie domyślać, że nowe oficjum zostało spisane poza Liber constitu-
tionum. Wydaje się bowiem, że obszerne fragmenty zwyczajów premonstrateńskich
usunięte z prawodawstwa kaznodziejów, musiały zostać gdzieś spisane wwersji, która
pozwalała na wyrażenie woli, aby „ab omnibus uniformiter observari, ita quod nulli
liceat de cetero aliquid innovare”. W samych Konstytucjach pozostawiono jedynie
uwagi ogólne, normy niedotyczące nabożeństw sensu stricto i zasady odnośnie do
zachowania braci w chórze. Jeżeli istniał dominikański consuetudinarius zawierający
resztę szczegółowych zasad, nadano mu autorytet przez związek z Konstytucjami.
Brak źródeł rękopiśmiennych, w szczególności ksiąg liturgicznych z okresu, nie po-
zwala jednak na definitywne potwierdzenie powyższego przypuszczenia.

W. Bonniwell OP uważa, że wspólne oficjum dominikanów powstało dopiero
około roku . Zauważa co prawda, że L. Rousseau OP może mieć rację po-
stulując datę wspólnego oficjum na rok , a może nawet dokładnie na rok ,
ale dodaje: „Dopóki zawartość tego dokumentu [najstarszego rękopisu Konstytu-
cji dominikańskich] nie przestanie być przedmiotem dyskusji, każde odwołanie do
rozporządzenia liturgicznego, znajdującego się na jego końcu, musi pozostać argu-
mentem wątpliwym”. Dziś dyskusję na temat pierwszego odpisu Księgi Konstytucji
możemy uznać za przesądzoną. Dlatego sądzimy, że na pierwszej nadzwyczajnej
kapitule Zakonu bracia przyjęli zmodyfikowany zwyczaj liturgiczny, który można
traktować jako pierwszą wersję liturgii dominikańskiej. Jedność nie dotyczyła jednak
tekstu ani muzyki, a jedynie obrzędu. Od tego czasu bracia posługiwali się wspólnym
zwyczajem liturgicznym, ale nie dokonali jeszcze rewizji ksiąg, z których korzystali.

W latach trzydziestych wspólnota dominikanów przeżywa gwałtowny wzrost.
Por. D. Jurczak OP, Vangelo e la liturgia domenicana…, dz. cyt., s. . Autor twierdzi, że w tym

czasie kwestia jednolitego oficjum nie odgrywała pierwszoplanowej roli.
Z pierwszych kilkunastu lat istnienia Zakonu zachował się jedynie niekompletny Brewiarz św.

Dominika, który niestety nie zawiera opisu zwyczajów liturgicznych. Manuskrypt w zachowanej
części przechowywany jest w Rzymie w Monasterio del S. Rosario, pod tytułem Breviarium quo
utebatur S.P. Dominicus confessor. Por. L. Boyle OP, The „Breviary of St. Dominic”, [w:] B. Hallensle-
ben, G. Vergauwen, [red.], Praedicando et docendo: mélanges offerts à Liam Walsh OP, Fribourg
, s. –. Rękopis pochodzi z Hiszpanii, najprawdopodobniej z regionu Osmy. Podczas
używania był wielokrotnie uzupełniany notatkami właściciela i fragmentami wykonanymi przez
profesjonalnych skrybów, w ten sposób uzupełniono księgę na przykład o cysterski kalendarz.
Wiele wskazuje na to, że manuskrypt faktycznie należał do św. Dominika, a wobec tego był używany
do  roku.

Por. W. Bonniwell OP, A History of Dominicain Liturgy…, dz. cyt., s. –.
W. Bonniwell OP, A History of Dominicain Liturgy…, dz. cyt., s. .





.. Powstanie rytu dominikańskiego

W  roku w Zakonie żyło prawdopodobnie około trzystu braci w  wspólnotach
założonych w  prowincjach, a kilkanaście lat później istniało już  prowincji
z kilku tysiącami członków, a w latach pięćdziesiątych było to już kilkanaście tysięcy
zakonników. Mimo to zachowane rękopisy liturgiczne z tego okresu to jedynie
siedem ksiąg datowanych na kilka lat przed lub po kanonizacji św. Dominika (
rok). Dynamiczny wzrost wynikał również z tego, że do Zakonu dołączyło wielu
duchownych. W tym czasie (dokładnie od  roku) mężczyźni wstępujący do do-
minikanów mogli wnosić własne brewiarze i Biblie, o ile mieli pieniądze pozwalające
na ich zakup, a to z pewnością przyczyniło się do niemałych różnic w tekście i śpie-
wie oficjum. Niemniej, kapituły w pierwszym rzędzie zwracały uwagę na kwestię
tekstu biblijnego, sprawy liturgiczne natomiast pomijały milczeniem. Na tej podsta-
wie D. Jurczak OP — przeciwnie do W. Bonniwella OP — wyciąga wniosek o braku
jakiegokolwiek wspólnego rytu wśród dominikanów lat trzydziestych XIII wieku.

Wysiłkowi w zakresie [uzgodnienia tekstu] Pisma Świętego nie towarzyszyło
jednak podobne zaangażowanie w sprawy liturgiczne. Zapewne kwestia ta nie
wydawała się pilna i nie można wykluczyć, że misja Kaznodziejów była na-
dal pojmowana bardziej jako projekt lokalny, a nie uniwersalny i jednorodny.
W każdym razie wydaje się wykluczone, że milczenie na ten temat wskazy-
wało na osiągniętą w zakonie jednolitość liturgiczną. Pokazuje raczej, że na
początku bracia starali się szukać rozwiązania na innym poziomie: w Konsty-
tucjach i w „pobożności”, bez odwoływania się ani do istniejącego tekstu, ani
do obowiązujących zwyczajów. Innymi słowy, chcieli przezwyciężyć problem
rozbieżności liturgicznych bez dotykania ksiąg i modyfikowania lokalnych tra-
dycji, ale poprzez „artiores consuetudines” norbertanów, jak nazywał je Jordan
z Saksonii, dostosowanych do potrzeb kaznodziejów.

Wydaje się jednak, że ten wniosek jest zbyt daleko idący. Owszem, zagrożenie posłu-
giwania się tekstami biblijnymi o niepewnej wartości było głównym tematem ustaleń
kolejnych kapituł. Dlatego w roku  zareagowano w kwestii używanych tekstów
biblijnych i polecono wprowadzić w nich korektę. Natomiast brak wzmianek o li-
turgii można uzasadnić tym, że przeredagowane consuetudines premonstrateńskie
wydawały się wystarczająco zabezpieczać jedność rytualną wśród braci. Nie ulega
jednak wątpliwości, że całościowa reforma dotycząca tekstu nie została jeszcze pod-
jęta. Dlatego też D. Jurczak OP konkluduje: „Przekrojowe spojrzenie na kapituły
Por. W.A. Hinnebusch OP, The Dominicans. A Short History, New York , s. . Dostęp przez

stronę internetową: http://www.domcentral.org/trad/shorthistory/index.html — (//).
Por. tamże.
 Ich szczegółowe omówienie przedstawia Ph. Gleeson OP, The pre-Humbertian liturgical sources

revisited, [w:] Aux Origines de la liturgie dominicaine…, dz. cyt., s. –. Tenże, Dominican
liturgical manuscripts from before 1254, AFP  (), s. –. Oraz A. Dirks OP, De Liturgiæ
dominicanæ Evolutionæ, AFP  (), s. –; AFP  (), s. –; AFP  (), s. –;
AFP  (), s. –; AFP  (), s. –. Tenże, De tribus libris manuscriptis primaevæ
liturgiæ dominicanæ, AFP nr  (), s. –. Analizy przeprowadzone przez badaczy świadczą
o dość spójnym oficjum liturgicznym Zakonu w tym czasie, które jednak zawiera szereg istotnych
różnic na poziomie tekstu i muzyki, a nawet kalendarza czy ordo missæ. Baza porównawcza
rękopisów jest jednak zbyt uboga, aby móc wyciągnąć daleko idące wnioski.

Por. MOPH , s. .
D. Jurczak OP, Vangelo e la liturgia domenicana…, dz. cyt., s. .
Por. MOPH , s. . Już trzy lata wcześniej próbowano zaradzić rozbieżnościom pomiędzy wersjami

tekstu biblijnego przez polecenie jego ortodoksyjnej interpretacji. Por. MOPH , s. .



http://www.domcentral.org/trad/shorthistory/index.html


. R     

generalne tego historycznego momentu pozwala stwierdzić, że jeśli chodzi o liturgię,
zmiany ograniczano do poziomu zwyczaju”.

... U  

Reformę tekstu rozpoczęto w roku  podczas kapituły generalnej w Bolonii. Praw-
dopodobnie wielkość Zakonu, liczba różnic pomiędzy brewiarzami i innymi księgami
liturgicznymi, z których korzystali bracia doprowadziły do pewnego zamętu. Należy
pamiętać, że poza wspomnianą wyżej ustawą z roku  mówiącą o możliwości
zakupu brewiarzy i Biblii przez nowicjuszy, od  roku rozwiązano kwestię ksiąg,
które bracia mogli zabierać ze sobą z klasztoru macierzystego do innego konwentu
czy prowincji, gdy zmieniali miejsce zamieszkania w wypadku podjęcia jakiegoś sta-
nowiska lub studiów. Stało się zatem jasne i z pewnością uciążliwe, że bracia choć
stosują jeden zwyczaj liturgiczny, korzystają z ksiąg, w których występują znaczące
różnice. Dlatego na wspomnianej kapitule generalnej postanowiono:

Volumus et mandamus. ut diffinitores proximo sequentis capituli generalis. pro
concordando officio. portent secum ad dictum capitulum omnes rubricas et
notulas breviarii nocturni et diurni. et gradualis et missalis.

Powyższy zapis mówi wyraźnie, że celem działania braci było uzgodnienie oficjum,
a nie tworzenie zupełnie nowego rytu. Definitorzy zostali zobowiązani, by do Kolonii,
gdzie w następnym roku miała się odbyć kolejna kapituła, przywieźć księgi używane
w ich prowincjach. W wyliczeniu ksiąg wspomina się o brewiarzach, graduałach
i mszałach, a także o ordinarium. Jeżeli uznamy, że brewiarz zawierał lekcjonarz
i psałterz, mszał natomiast obejmował również epistolarium i evangelistarium, a nie
był jedynie sakramentarzem, graduał natomiast zawierał śpiewy wykonywane na
mszach, wówczas w liście ksiąg, aby objęła najważniejsze księgi całego officium
ecclesiasticum, brakuje jedynie antyfonarza i processionarium. Chyba że słowo „no-
tulas” należy tłumaczyć nie jako „notatki” (dopiski do ordinarium), a jako „nuty”.
Przykładem rękopisu zawierającego brewiarz wraz z nutami jest kodeks XIV L 
przechowywany w Archiwum generalnym Zakonu dominikanów, który pochodzi
najprawdopodobniej z końca lat czterdziestych lub początku lat pięćdziesiątych XIII
wieku. Jeżeli ustawodawcy mieli na myśli brewiarz z nutami, wówczas lista choć
D. Jurczak OP, Vangelo e la liturgia domenicana…, dz. cyt., s. .
Prawo zostało ustanowione w latach  –  na kapitułach w Bolonii, Paryżu i ostatecznie

w Bolonii. Por. MOPH , s. –, , .
MOPH , s. . W. Bonniwell OP i D. Jurczak OP twierdzą, że decyzja braci została spowodowana

zagrożeniem istniejącej formy rytu dominikańskiego bądź inspiracją rozwiązaniami braci mniej-
szych. Kaznodzieje mogli obawiać się, że nieścisłości w ich liturgii skłonią Stolicę Apostolską lub
ich samych do zamiany swojej liturgii na nowe oficjum franciszkanów. Od czerwca  roku,
czyli od zatwierdzenia przez Grzegorza IX liturgii braci mniejszych, właśnie ich oficjum rozprze-
strzeniało się bardzo szybko na terenie całej Europy i wypierało dawne lub wadliwe ryty. Por. W.
Bonniwell OP, A History of Dominicain Liturgy…, dz. cyt., s. –. D. Jurczak OP, Vangelo e la
liturgia domenicana…, dz. cyt., s. .

Choć takie tłumaczenie jest możliwe, byłoby wyjątkiem, ponieważ zazwyczaj dominikanie na
oznaczenie nut posługiwali się słowem „nota”. „Notula scribere” faktycznie oznacza „sporządzić
zapis nutowy”, „opatrzyć nutami” i w XIII wieku znane było takie użycie tego słowa. Por. np. „unum
missale cum notula sufficienti” w zapisie z  roku w: Vetus registrum Sarisberiense alias dictum
registrum S. Osmundi Episcopi, Dublin , s. .

Por. Ph. Gleeson OP, The pre-Humbertian liturgical sources revisited, dz. cyt., s. .





.. Powstanie rytu dominikańskiego

sformułowana lakonicznie obejmowałaby wszystkie księgi liturgiczne (z wyjątkiem
procesjonarza) oraz rubryki odnośnie do liturgii godzin i mszy.

W tym samym roku kapituła prowincji włoskiej podjęła uchwały, które były w bez-
pośrednim związku z decyzjami braci zebranymi na kapitule generalnej w Bolonii.
Czy ustawy włoskich braci były inspiracją czy też wykonaniem postanowień kapituły
generalnej? W prowincji włoskiej polecono bratu Piotrowi, lektorowi i zastępcy
przeora klasztoru w Rzymie, by zebrał, poprawił i dodał interpunkcję w księgach
swojego konwentu. Miał wprowadzić zmiany w epistołach i wyjątkach z Ewangelii,
kalendarzu, Regule i Konstytucjach oraz czytaniach krótkich i oracjach, a następnie
zlecić wykonanie egzemplarza wzorcowego dla innych klasztorów prowincji. Nato-
miast braciom Ambrożemu i Humbertowi zlecono przygotowanie lekcjonarza do
liturgii godzin na okres zwykły i święta. Podobnie i ta księga po korekcie, podziale
lekcji na wersy i dodaniu odpowiedniej interpunkcji służącej lektorom do wykonania
czytań śpiewem, miała być kopiowana przez braci z innych klasztorów. Szcze-
gółowość polecenia i cel, jaki postawiono przed trzema braćmi daleko wykraczają
poza zapis z Akt kapituł generalnych. Dlatego sądzimy, że bracia zebrani w Bolonii
wzorowali się na uprzednim rozwiązaniu włoskim. Uznali jednak, że procesu unifor-
mizacji liturgii nie należy opierać na księgach jednego klasztoru, ponieważ w 
roku jeszcze większe znaczenie miało to, co D. Jurczak OP zauważył w odniesieniu
do pierwszego pokolenia braci:

[…] nie bez znaczenia jest fakt, że pierwsze pokolenie Kaznodziejów nie miało
wyraźnego „liturgicznego punktu odniesienia”, tzn. nie miało modelu, na który
łatwo by się można było powołać i na którymmożna by się oprzeć. Trudno w ko-
ściele pod wezwaniem św. Romana w Tuluzie, gdzie latem  r. rozpoczynają
działalność Kaznodzieje, dopatrywać się „dominikańskiego centrum”, czegoś na
wzór Cluny, Hirsau, Gorze, Prémontré, Cîteaux czy opactwa św. Wiktora pod
Paryżem, nawet jeśli ci ostatni sporo mieli wspólnego, jak choćby Reguła św.
Augustyna. Na mapie rodzącego się Zakonu na próżno szukać miejsca takiego
jak Asyż, skąd Bracia Mniejsi zaczęli promieniować franciszkańską formą życia,
korzystając z rzymskiego sposobu modlitwy. Na ich tle pierwsze pokolenie Ka-
znodziejów było dużo bardziej „ekspansywne”, tzn. ich misja już od pierwszych
dni wykraczała poza jeden region.

Skoro nie można było odwołać się do jednego źródła, należało porównać ze sobą
Por. D. Jurczak OP, Vangelo e la liturgia domenicana…, dz. cyt., s. .
O ile kapituły generalne odbywały się zazwyczaj w okresie Zielonych Świąt, o tyle nie wiemy,

w którym miesiącu przeprowadzano kapitułę w prowincji włoskiej.
Służącą lektorom do wykonania melorecytacji czytań.
 „Iniungimus fr. Petro lectori, et suppriori Romano, in remissionem omnium peccatorum, ut ipsi

omnes epistolas et evangelia, kalendarium, regulam, constitutiones, capitula, orationes et collectas
[colligant] et postmodum diligenter corrigant et versiculent et punctent secundum puncta debita et
circumflexiones in libris conventus Romani; secundum quorum exemplum per totam provinciam
libri similes corrigantur, versiculentur et punctentur. […] Quilibet frater, preter predicatores, qui
scribere de littera competenter legibili, scribant unum libellum de officio sepulture, et priores mini-
strent pergamenum; qui libelli reponantur in sacristia. […] Fr. Ambrosio et fr. Umberto de Panzano
committimus ut de consilio provincie, sive divisim sive insimul, faciant unum libellum qui dicatur
lectionarium, tam de tempore quam de festis; qui, postquam fuerit diligenter correptus, versiculatus,
punctatus, accipiatur ab aliis conventibus et scribatur”. Acta capitulorum provincialium Provinciae
Romanae (1243–1344), [red.] Th. Käppeli, A. Dondaine, MOPH , Roma , s. –. Cytowanie
za D. Jurczak OP, Vangelo e la liturgia domenicana…, dz. cyt., s. .

D. Jurczak OP, „Drogocenna perła”, czyli o kształtowaniu się liturgii, dz. cyt., s. .





. R     

księgi używane w poszczególnych prowincjach. Takie zadanie wydawało się jednak
bardzo trudne. Aby stworzyć jeden brewiarz, należałoby uzgodnić ze sobą  ksiąg,
z których przynajmniej znaczna część zawierała lokalne dodatki, a z pewnością
różniły się również wariantami tekstu i melodii.

Mimo przewidywanego ogromu pracy zadanie to powierzono specjalnej komisji
złożonej jedynie z czterech członków. Na kapitule generalnej w Kolonii w  rok
postanowiono, aby

quatuor fratribus Francie. Anglie. Lombardie. Theutonie. quod stantes in domo
Andegavensi officium nocturnum. et diurnum. tam in littera. quam in cantu
et rubricis. corrigant et concordent. ac defectus suppleant. cum quanto possint
dispendio minori. et concordent. ac predictorum quatuor afferat tam nocturnum
quam diurnum officium. secum de provincia sua. et hec provinciales. et sint in
festo Remigii. et si qui non venerint. alii nichilominus procedant.

Również ilość czasu, jaką przewidziano na korektę i zharmonizowanie ksiąg, wydaje
się niewystarczająca. Prace miały ruszyć najpóźniej  października  roku (święto
św. Remigiusza), a zakończyć się przed Zesłaniem Ducha Świętego w roku 
(rozpoczęcie kolejnej kapituły generalnej). Powołana przez kapitułę komisja miała
zatem niespełna osiem miesięcy na wykonanie zadania. Wydaje się jednak, że zakres
prac został nieco ograniczony, ponieważ polecenie dotyczy harmonizowania przede
wszystkim ksiąg, które owi bracia mieli przynieść ze sobą. Niemniej i tak uporządko-
wanie oficjum „tam nocturnum quam diurnum” zarówno w warstwie obrzędowej,
tekstowej i muzycznej oraz uzupełnienie napotkanych braków było zadaniem wy-
magającym. Możliwe, że bracia obradujący na kapitule generalnej nie zdawali sobie
sprawy z ilości różnic występujących w księgach i dlatego powołali tak mały zespół
i przewidzieli tak krótki czas na wykonanie zadania. Nie jest to jedyna wątpliwość,
której nie sposób rozstrzygnąć. Nie wiemy również, dlaczego wybrano braci właśnie
z tych a nie innych prowincji, w szczególności: dlaczego wśród członków komisji
brakuje przedstawiciela prowincji rzymskiej, w której toczyły się podobne prace. Nie
znamy też ani imion ani kryteriów wyboru czterech braci, których zobowiązano do
zebrania się w klasztorze Beata Maria de Recooperta w Angers (w Andegawenii).
Niektórzy domyślają się jedynie, że jednym z nich mógł być Humbert de Romanis,
który rok później został prowincjałem francuskim.

Jak można było się spodziewać czterej bracia jedynie częściowo wywiązali się
z zadania, które im wyznaczono. Zakres prac do wykonania okazał się zbyt rozległy.
Jednak ich dzieło zdawało się na tyle kompletne, że można było przedstawić je
kapitule generalnej wParyżuw roku. Bracia obradujący na kapitule zaaprobowali
stan prac i byli przekonani, że idą one we właściwym kierunku: „Tota ordinatio
ecclesiastici officii facta a quatuor fratribus iiiior provinciarum vel facienda usque
ad annum. communiter per totum ordinem observetur. et si in aliquo discordaverint
sentencia magistri teneatur”. Zapis został sformułowany jako inchoatio nowego
prawa. Wynika z niego, że praca braci nie była jeszcze skończona, mówi bowiem
o uporządkowaniu oficjum dokonanym przez czterech braci i tym, co należy jeszcze
zrobić do końca roku. Jednocześnie ilość wykonanej pracy była na tyle obiecująca, że
można było już rozpocząć proces zatwierdzenia nowych ksiąg liturgicznych Zakonu.
MOPH , s. .
Por. W. Bonniwell OP, A History of Dominicain Liturgy…, dz. cyt., s. . D. Jurczak OP, Vangelo e la

liturgia domenicana…, dz. cyt., s. .
MOPH , s. .





.. Powstanie rytu dominikańskiego

Kapituła mogła przewidywać, że zgodnie z prawem do ostatecznego potwier-
dzenia ksiąg upłyną jeszcze dwa lata. W tym czasie przez pierwsze półrocze czterej
bracia będą kontynuowali prace, a w drugim będzie można zweryfikować efekt, który
osiągną. Wówczas na kolejnej kapitule generalnej mogłoby nastąpić aprobatio, a po
kolejnym roku confirmatio zharmonizowanych ksiąg. Kapituła generalna nie czekała
na koniec korekty z Angers, ale chcąc zaoszczędzić czas, przyjęła z wyprzedzeniem
jej owoce.

Druga część zapisu, która uprawnia generała Zakonu do rozstrzygania sporów
pomiędzy czterema braćmi („si in aliquo discordaverint sentencia magistri teneatur”),
odnosi się w pierwszym rzędzie do trybu pracy, w którym miała działać komisja. Po-
średnio świadczy o trudnościach, na które napotkali czterej bracia. Prawdopodobnie
w trakcie prac okazało się, że potrzeba, aby ktoś mógł autorytatywnie rozstrzygać
różnice zdań występujące między nimi. Właśnie tę władzę powierzono generałowi.

Ta sama kapituła generalna rozpoczęła proces akceptacji lekcjonarza, który miał
być przygotowany przez Humberta de Romanis: „Ut liber lectionarius. tam de tem-
pore quamde festis. quem committimus provinciali Francie ordinandum. universaliter
per totum ordinem recipiatur”. Humbert, wówczas prowincjał francuski, wcześniej
jako prowincjał włoski mógł nadzorować rewizję lekcjonarza używanego w prowin-
cji rzymskiej. W czasie kapituły generalnej w  roku parce nad lekcjonarzem
były na tyle zaawansowane, że — podobnie jak w przypadku dzieła komisji czte-
rech braci — można było przewidywać ich zakończenie w ciągu dwóch najbliższych
lat. Dlatego inchoatio poleca przyjąć w całym Zakonie dzieło, które dopiero będzie
uporządkowane. Taki tryb zatwierdzenia lekcjonarza wskazuje również na to, że
komisja w tym momencie miała do wykonania jeszcze znaczącą część pracy. Powie-
rzenie redakcji lekcjonarza Humbertowi miało na celu rozłożenie edycji ksiąg na
większą liczbę osób, a z pewnością uchronić braci przed poświęcaniem czasu na
pracę wykonaną przez kogoś innego.

Kolejne dwie kapituły (Montpelier w roku , Paryż w roku ) zgodnie
z przewidywaniami potwierdziły przyjęcie liturgii czterech braci. Za pierwszym
razem pojawia się jeszcze sformułowanie o dokończeniu prac do końca roku, a więc
prace komisji trwały od  października  do pierwszej połowy  roku—
 i pół do blisko trzech lat. Zatwierdzany równolegle lekcjonarz również został
najpierw potwierdzony w Montpelier, a według florenckiego odpisu Akt kapituł
generalnych ostatecznie zatwierdzono gowraz z pozostałymi księgamiw  roku.
Zatem . poł.  roku stanowi granicę, od której z całą pewnością można mówić
o rycie dominikańskim, który nie ograniczał się już jedynie do aspektu rytualnego
ale obejmował również warstwę tekstu i muzyki.
W przyszłości, po ostatecznym zatwierdzeniu ksiąg, zostanie wprowadzony mechanizmu cen-

tralnego zarządzania treścią ksiąg liturgicznych, w ramach którego nawet generał Zakonu nie
będzie mógł samodzielnie modyfikować officium ecclesiasticum. Po zatwierdzeniu tego prawa
Humbert de Romanis uzasadni jego sens i zakres stosowania w spisanym przez siebie komentarzu
do Konstytucji. Por. Humbertus de Romanis, Expositio in Constitutiones, dz. cyt., s. –.

MOPH , s. .
Wydaje się błędne przypuszczenie, że wspomniany w aktach rzymskiej kapituły Humbert de

Panzano to Humbert de Romanis. Por. E. Giraud, The Production and Notation of Dominican
Manuscripts in Thirteenth-Century Paris, Emmanuel College — University of Cambridge , s.
.

Por. MOPH , s. , .
Por. W. Bonniwell OP, A History of Dominicain Liturgy…, dz. cyt., s. .





. R     

Od tegomomentu liturgia czterech braci rozprzestrzenia się w Zakonie. Świadczą
o tym zapisy Akt kapituł poszczególnych prowincji posyłających barci do konwentów
we Francji, by tam stworzyli odpisy novam correctionem. Jednak dwa lata później,
na kapitule generalnej w Londynie, w stosunkowo kategorycznym tonie przyjęto
następującą uchwałę:

Cum multorum fratrum de diversis provinciis super discordia multiplici divini
officii per iiiior fratres ordinati querelas recepimus tempore capituli generalis.
visum est magistro et diffinitoribus. ut ad sedandas querelas. predicti fratres
in Methim veniant in festo omnium sanctorum. ad correctionem dicti officii
faciendam. et in unum volumen redigendam. qua propter mandamus et in
remissionem peccatorum iniungimus. quatinus ad predicta perficienda dicti fra-
tres statuto tempore ad locum veniantmemoratum. interim autem a rescribendis
libris vel corrigendis secundum predictam correctionem eorumdem abstineant
universi.

Do kapituły wpłynęło wiele skarg dotyczących korekty z Angers. Pochodziły z róż-
nych prowincji, zatem dzieło czterech braci było już dobrze znane w Zakonie.
Ponownie wezwano komisję, by tym razem w Metzu od  listopada do rozpoczę-
cia kolejnej kapituły dokonała niezbędnych poprawek i przedstawiła całą liturgię
w jednej, wzorcowej księdze w dwóch egzemplarzach. „Wszystkie przyszłe kopie
i wszystkie przyszłe poprawki miały być dokonywane na podstawie jednego z tych
dwóch egzemplarzy, a nie na podstawie ich kopii. To zarządzenie wskazuje, że przy-
najmniej niektóre z trudności zostały spowodowane błędami skrybów lub używaniem
wadliwych kopii.”. Do czasu sporządzenia nowych egzemplarzy wzorcowych za-
kazano kopiowania oficjum, by nie tworzyć kolejnych ksiąg, które będą wymagały
wprowadzenia ponownej korekty.

W kolejnym roku () kapituła w Metzu przyjęła i zatwierdziła korektę. Jedno-
cześnie nakazała sporządzić dwa odpisy pełnej liturgii braci kaznodziejów: kodeksy
paryski i boloński. Od chwili ich sporządzenia tylko z nich można było kopiować
jedyną uznawaną w Zakonie liturgię: „Officium diurnum et nocturnum secundum
ultimum correctionem ab omnibus recipiatur. et unum exemplar Parisius. aliud
Bononie reponatur. et secundum eorum formam omnes libri ordinis scribantur vel
corrigantur”. Powyższa uchwała znajduje się w sekcji nakazów, a więc nie modyfi-
kuje tekstu Konstytucji, jest jedynie zarządzeniem kapituły. By uzyskać moc nowej
konstytucji i obowiązywać w całym Zakonie, powinna najpierw być sformułowana
jako projekt prawa, a następnie zostać potwierdzona przez dwie kolejne kapituły
Por. D. Jurczak OP, Vangelo e la liturgia domenicana…, dz. cyt., s. . Ph. Gleeson OP, Dominican

liturgical manuscripts from before 1254, dz. cyt., s. .
MOPH , s. –.
Może to wskazywać na tempo wprowadzenia korekty z Angers, które wynikało bądź z pracy dobrze

zorganizowanych skryptoriów, bądź z faktu, że księgi danej prowincji nie wymagały wprowadzenia
wielu poprawek. Druga ewentualność wydaje sięmniej prawdopodobna ze względu na czas, którego
sama komisja potrzebowała na zharmonizowanie ksiąg.

W. Bonniwell OP, A History of Dominicain Liturgy…, dz. cyt., s. .
Zauważmy ponadto, że obie kapituły (w Metzu i w Bolonii) umieściły w Aktach uchwały dotyczące

szczegółowych rozstrzygnięć z zakresu liturgii: kalendarz, pocałunku pokoju we mszy, obrzędu
pogrzebu i postów. Por. MOPH , s. , . Potwierdziły też uchwały na temat skłonów podczas
wypowiadania imienia Maryi i Dominika oraz po czytaniu w matutinum, których procedowanie
rozpoczęto w  roku. Por. MOPH , s. –. Wydaje się zatem, że kapituły przejmują na siebie
ciężar rozstrzygania pewnych kwestii obrzędowych w czasie korekt z Angers i Metzu.

MOPH , s. .





.. Powstanie rytu dominikańskiego

generalne. Dopiero Akta kapituły odbywającej się rok później w Bolonii ( rok)
zawierają odpowiednie inchoatio ale w formie zmienionej w stosunku do uchwały: „In
capitulo de officio ecclesie. totum officium tam diurnum. quam nocturnum. secundum
ordinacionem ultimo traditam Methis. anno domini · m°· cc° · li° · in generali capitulo
communiter per totum ordinem observetur”. Pominięto zatem część zarządzenia
mówiącą o wykonaniu egzemplarzy wzorcowych. Dlaczego zrezygnowały z ich przy-
gotowania? W. Bonniwell OP przypuszcza, że liturgia czterech braci miała w Zakonie
silną opozycję, która opóźniała proces zatwierdzenia nowego rytu. Udało się nam
znaleźć inne wyjaśnienie zmiany pomiędzy poleceniem z  a inchoatio z 
roku.

Zauważmy najpierw, że bolońskie inchoatio nie został nigdy potwierdzone.
 listopada tego samego roku zmarł czcigodny Jan z Wildeshausen. W Zakonie
istniała zasada, że jeśli generał zmarł po świętym Michale, to w kolejnym roku
nie było kapituły generalnej. Opóźnienie niewątpliwie uniemożliwiło szóste
zatwierdzenie przez kapitułę generalną dzieła czterech braci.

Stąd następna kapituła generalna odbyła się dopiero w  roku w Budzie. Podczas
niej na urząd następcy św. Dominika wybrano Humberta de Romanis. W sprawie
reformy liturgicznej zrezygnowano z komisji, a powierzono rozpoczęte przez nią
dzieło generałowi. Było to spowodowane faktem, że Humbert dysponował egzem-
plarzem księgi, o której powstanie zabiegała kapituła w Bolonii w  roku. Od
tego momentu prace skupią się wokół dopracowywania „ordinacionem et exemplar
venerabilis patris Humberti”. Zajmiemy się tą kwestią szczegółowo omawiając funkcję
Prototypu liturgii dominikańskiej.

Humbert — a raczej wyznaczeni przez niego bracia — podjął prace nad uzupeł-
nieniem i ostateczną korektą ksiąg liturgicznych, a kolejne dwie kapituły generalne
(wMediolanie w  i w Paryżu w  roku) potwierdziły i ostatecznie zatwierdziły
liturgię secundum correctionem et ordinacionem venerabilis patris fratris Hymberti,
magistri ordinis nostri. Trzecia korekta doprowadziła w końcu do powstania ta-
kich ksiąg liturgicznych, które z czasem znalazły aprobatę braci w całym Zakonie.
Co prawda w niektórych jego zakątkach jeszcze kilkanaście lat od ukończenia prac
nad Correctorium Humberti nie wprowadzono do ksiąg klasztornych odpowiednich
poprawek. Dlatego kolejne kapituły przypominały co jakiś o obowiązku poprawienia
ksiąg zgodnie z obowiązującym wzorcem.

Aby zabezpieczyć nowo powstały ryt następca Humberta — Jan z Vercelli —
zwrócił się do papieża Klemensa IV z prośbą o „formalne zatwierdzenie przez Kościół
nowej rewizji, a także o kategoryczne zakazanie przez Kościół dokonywania przez
MOPH , s. .
Por. W. Bonniwell OP, A History of Dominicain Liturgy…, dz. cyt., s. .
W. Bonniwell OP kontynuuje: „Mimo wszystko pięć takich zatwierdzeń stanowi rekord uznania,

którego nie wolno nam przeoczyć”. W. Bonniwell OP, A History of Dominicain Liturgy…, dz. cyt., s.
.

 „Committimus magistro ordinis. totam ordinacionem ecclesiastici officii. diurni quam nocturni. et
eorum que ad hoc pertinent. et correctionem librorum ecclesiasticorum. et quod corrigat litteram
regule. Inchoamus has. In capitulo de officio ecclesie. ubi dicitur. totum officium. tam diurnum. quam
nocturnum. addatur. secundum ordinacionem et exemplar venerabilis patris Humberti magistri
ordinis confirmamus”. MOPH , s. –

Por. s.  niniejszego opracowania.
MOPH , s. . Dodatkowe omówienie por. D. Jurczak Vangelo e la liturgia domenicana…, dz.

cyt., s. –. W. Bonniewell OP, dz. cyt., s. –.





. R     

kogokolwiek w niej zmian bez wyraźnego pozwolenia Stolicy Świętej. Obie prośby
zostały uwzględnione.  lipca  roku bullą Consurgit in nobis”.

.. Ź    

Nie ulega wątpliwości, że w analizie rytu kaznodziejów „zarówno jako punkt kulmina-
cyjny, jak i punkt wyjścia” należy traktować owoc blisko dziesięcioletniego procesu
zmierzającego do ostatecznego ujednolicenia liturgii dominikańskiej —Correcto-
rium Humberta de Romanis. Omówmy zatem funkcję, kwestię datacji i zawartość
kodeksu opisywanego jako Ecclesiasticum Officium Ordinis Fratrum Prædicatorum,
per quatuordecim libros distinctum, secundum correctionem et ordinationem Ma-
gistri Ordinis Humberti de Romanis, a Capitulis generalibus aa. 1254, 1255, 1256
approbatum. Vulgo apelletur „Archetypus” vel „Prototypus Liturgiæ Dominicanæ”,
a znajdującego się w Archiwum generalnym Zakonu dominikanów w Rzymie pod
sygnaturą XIV L . Jest to manuskrypt imponującej wielkości: waży około  kg,
mierzy × mm. Obecnie liczy  folio (brakuje jednej w stosunku do oryginal-
nej zawartości), składa się z  ksiąg liturgicznych wymienionych na frontyspisie (f.
v). Rękopis ten będzie podstawowym źródłem dalszych analiz.

Nazwy zwyczajowe „Archetypus”, „codex Authenticus” lub „Prototypus Liturgiæ
Dominicanæ” mogą wprowadzać w błąd. Jak zauważył P.-M. Gy OP, pojawiły się one
na przełomie XIX i XX wieku, a ich użycie umocniło się od  roku ze względu
na obowiązujące wówczas prawo, według którego nowe ksiąg liturgiczne należało
uzgadniać z edycją watykańską, korzystającą z „autentycznych” źródeł chorału gre-
W. Bonniwell OP, A History of Dominicain Liturgy…, dz. cyt., s. . Tekst bulli: L. Boyle OP,

A material consideration of Santa Sabina ms. XIV L 1, dz. cyt., s. –. W tłumaczeniu za W.
Bonniwellem OP przytaczamy najistotniejszy jej fragment: „Kiedy wasz sławny zakon dzięki łasce
Chrystusa rozpostarł swoje gałęzie od morza do morza, Boże oficjum nie było jednolicie przestrze-
gane w całym Zakonie z powodu rozmaitych zwyczajów w poszczególnych prowincjach. Z tego
powodu, jako prawdziwi słudzy Boga i szczerzy miłośnicy mocnej jedności, dostrzegliście z godną
pochwały dalekowzrocznością, że ta różnorodność obserwancji może być szkodliwa dla pobożności
lub nawet dać sposobność do poważnego zgorszenia. Jednomyślnie zatem zleciliście Naszemu umi-
łowanemu synowi, bratu Humbertowi, byłemu generałowi zakonu, ujednolicenie wspomnianego
oficjum, aby wszędzie na całym świecie cały zakon mógł nabożnie i pokornie przestrzegać tej jedno-
litości. Kiedy wreszcie Humbert ukończył umiejętny i stosowny układ oficjum kościelnego, uważnie
zbadaliście dzieło, a następnie zarządziliście na trzech kolejnych kapitułach generalnych, by układ
oficjum był przestrzegany w całym Zakonie. Z tego powodu pokornie poprosiliście Nas o dodanie
temu oficjum autorytetu apostolskiej ochrony. Patrząc zatem przychylnie na wasze błagania oraz
uznając układ oficjum za obowiązujący i trwały, zarządzamy i potwierdzamy Naszym apostolskim
autorytetem, aby wyżej wymieniony układ obowiązywał we wszystkich waszych domach; oraz
protekcją tych dokumentów wzmacniamy go. Surowo zakazujemy komukolwiek wprowadzania do
wyżej wymienionego oficjum bez zezwolenia Stolicy Apostolskiej jakichkolwiek zmian przeciwnych
wymowie Naszego zatwierdzenia i konstytucji oraz wyżej wymienionego układu. Absolutnie nikt
zatem nie ma zezwolenia na nieprzestrzeganie tego potwierdzenia, konstytucji i zakazu”.

E. Palazzo, Authenticité, codification et mémoire dans la liturgie médiévale. L’exemple du ‘Prototype’
de l’Ordre dominicain, [w:] Aux Origines de la liturgie dominicaine…, dz. cyt., s. .

Szczegółowe opisy kodeksu przedstawili: L.E. Boyle OP, A material consideration of Santa Sabina
ms. XIV L 1, dz. cyt., s. –. D. Jurczak OP, La proclamazione del Vangelo e la formazione dell’Ec-
clesiasticum officium secundum Ordinem Fratrum Praedicatorum nella luce del testo evangelico.
Edizione dell’evangelistarium e dell’incipit evangeliorum del codice XIV L1, Archivum Generale
Ordinis Praedicatorum, Santa Sabina, Roma, Romæ , s. –. E.J. Giraud, The Dominican
Scriptorium at Saint-Jacques, and its Production of Liturgical Exemplars, [w:] Scriptorium: Wesen,
Funktion, Eigenheiten, [red.] A. Nievergelt, Bayern , s. –.





.. Źródła do analizy rytu dominikańskiego

goriańskiego. Istnienie „prototypu” liturgii braci kaznodziejów pozwoliło generałowi
Zakonu uzasadnić publikację nowych wydań ksiąg liturgicznych bez konieczności
uzgadniania ich z wydaniami opublikowanymi przez Kongregację ds. Obrzędów.
Czy jednak odnośnie do roli odgrywanej w średniowieczu przez XIV L  można
zasadnie uważać go za „prototyp” liturgii Zakonu, a więc za oryginał służący kopistom
do tworzenia nowych ksiąg?

... F Prototypu liturgii dominikańskiej

Czerwiec  roku, w którym przyjęto Correctorium Humberta, to czas współist-
nienia wielu wariantów ksiąg liturgicznych. Do tego momentu— najwcześniej od
, a najpóźniej od zatwierdzenia w  roku — dominikanie kopiowali księgi po-
wstałe w wyniku korekty z Angers. W  wobec skarg na błędy w oficjum kapituła
w Londynie na rok wstrzymała ten proces, by czterej bracia mogli poprawić swoją
pracę, a skrybowie nie wykonywali kopii na marne. Po wprowadzeniu poprawek i uję-
ciu officum ecclesiasticum w ramy jednego tomu, kapituła w Metzu () poleciła
sporządzić dwa egzemplarze wzorcowe dostępne w Paryżu i Bolonii. W oparciu o te
kodeksy miały być tworzone lub poprawiane (scribantur vel corrigantur) inne księgi.
Nie wiemy jednak, czy doszło do powstania archetypów paryskiego i bolońskiego.
Rok później kapituła generalna (Bolonia,  rok) rozpoczęła proces legislacyjny,
który miał zatwierdzić poprawione księgi czterech braci. Sugeruje to, że egzemplarze
wzorcowe zostały już ukończone bądź przewidywano ich bliskie ukończenie. Choć
nie znaleźliśmy wyraźnego świadectwa, które potwierdziłoby istnienie archetypów
sprzed  roku, nie należy zakładać, że w tym czasie nie tworzono kopii ksiąg
liturgicznych. Na kapitule w Budzie ( rok) z jednej strony zachęcono braci do
przesyłania zauważonychw officum ecclesiasticum błędów i powierzonoHumbertowi
wprowadzenie korekt, a z drugiej rozpoczęto proces mający na celu zatwierdzenie
liturgii w zgodzie ze wskazówkami i wzorcowym egzemplarzem generalskim (ordina-
cionem et exemplar venerabilis patris Humberti magister ordinis). Prace korektorskie
trwały do  roku, a na ich zakończenie generał prosił braci: „dokonajcie korekty
tego [oficjum] według tych [egzemplarzy]”. Od  roku w skryptorium pary-
skiego klasztoru St. Jacques powstają pierwsze egzemplarze wzorcowe, co do których
istnienia możemy mieć całkowitą pewność.

Z powyższego podsumowania wynika, że po pierwsze w momencie ogłosze-
nia Correctorium klasztory używały ksiąg z różnych etapów reformy liturgicznej —
w szczególności z okresu korekt przeprowadzonych w Angers i w Metzu. Nie jeste-
śmy w stanie określić ile ich było dokładnie i jak dalece różniły się od ostatecznego
kształtu liturgii zatwierdzonej w  roku. Nie ulega jednak wątpliwości, że wy-
magały poprawek. Po drugie Humbert nie rozpoczynał prac od nowa, a jedynie
poprawiał lub dokańczał prace komisji. Można uznać, że nadał jej ostateczny kształt.
Por. P.-M. Gy OP, Documentation concernant le ms. Santa Sabina XIV L 1, [w:] Aux Origines de la

liturgie dominicaine…, dz. cyt., s. –.
Por. streszczenie dyskusji na ten temat w: D. Jurczak OP, Vangelo e la liturgia domenicana…, dz.

cyt., s. –.
L.E. Boyle OP uważa, że można założyć ich istnienie. Por. L.E. Boyle OP, dz. cyt., s. .
 „[…] ut detis operam ad correptionem illius secundum illa”, lekcja za V. Laporte, Précis historique

et descriptif du rit dominicain, AOP  (), s. –. Por. Litteræ Encyclicæ Magistrorum
Generalium Ordinis Prædicatorum. Ab Anno 1233 usque ad Annum 1376, [red.] M. Reichert,
MOPH , Romæ , s. .





. R     

Zatem księgi, które powstały w wyniku jego prac, powinny spełniać ten sam cel, który
stawiano przed czterema braćmi. Miał przygotować wzorcowe odpisy ksiąg, które
byłyby ostateczną instancją w rozstrzyganiu kontrowersji. Po trzecie w  roku
istnieją ostatecznie poprawione egzemplarze ksiąg liturgicznych stanowiące punkt
odniesienia dla ksiąg stosowanych przez braci.

Aby określić rolę, którą w tym procesie odegrał interesujący nas kodeksu XIV L ,
należy zbadać proces kopiowania ksiąg liturgicznych u dominikanów w . poło-
wie XIII wieku. W szczególności należy opisać sposób działania skryptorium przy
klasztorze św. Jakuba w Paryżu, w którym powstawały egzemplarze wzorcowe dla
poszczególnych prowincji. Oprzemy się na wnikliwych badaniach E. Giraud, która
poświęciła temu zagadnieniu swoją pracę doktorską.

Dominikanie posługiwali się ustaloną terminologią na określenie składek służą-
cych do kopiowania (pecia) i egzemplarzy wzorcowych (exemplar). W pierwszej
połowie XIII wieku mianem exemplar określano oryginał służący do kopiowania (na
jego podstawie powstawały peciæ lub exemplar stanowił ich komplet), a w później-
szym okresie termin ten rezerwowano dla wzorca służącego do nanoszenia poprawek
na wykonanej kopii. We Francji to właśnie dominikanie upowszechnili system
kopiowania ksiąg z peciæ. Wcześniej był on znany we Włoszech ale dopiero pod-
czas tworzenia ksiąg w St. Jacques stał się znany w Paryżu. Uznany twórca ksiąg —
Guillaume de Sens — którego pracownia od  roku była ulokowana w pobliżu
klasztoru braci, a już wcześniej posiadał w jego okolicy szereg nieruchomości, posłu-
guje się tym systemem od około  roku. Prawdopodobne jest, że pracował dla
dominikanów, ponieważ bracia zatrudniali do pracy przy liturgicznych egzempla-
rzach wzorcowych pracowników świeckich, a rękopisy tworzone przez Guillaume de
Sans w późniejszym okresie z pewnością były tworzone na potrzeby kaznodziejów.
Również fakt, że kapituła generalna z  roku nakazuje prowincjałom przekazanie
po  livres tournois na pokrycie wydatków związanych z przygotowaniem ksiąg,
wskazuje na potrzebę zaangażowania świeckich skrybów i iluminatorów. Ponadto
jakość wykonania zajmującego nas kodeksu świadczy o tym, że przy jego powstaniu
pracowały osoby zawodowo zajmujące się tworzeniem rękopisów liturgicznych.

Skryptoria dominikańskie nie służyły jako miejsca pracy braci, ponieważ domi-
nikanie zasadniczo nie podejmowali prac ręcznych, ale były zapleczem, w którym
dla braci powstawały pomoce naukowe i księgi liturgiczne. Dominikanin sprawował
jedynie nadzór nad pracą zatrudnionych osób. Urząd nadzorcy skryptorium został
opisany przez Humberta w . rozdziale Instructiones de officiis ordinis — De officio
gerentis curam scriptorum. Do zadań zarządcy należało między innymi wyposa-
żenie skryptorium, wybór skrybów, nadzór nad nimi oraz podział i rozliczenie ich
pracy. Dodatkowo przy tworzeniu manuskryptów liturgicznych wspierał go kantor
konwentu, a więc brat, który był najlepiej zaznajomiony z księgami liturgicznymi.
E.J. Giraud, The Production and Notation of Dominican Manuscripts in Thirteenth-Century Paris,

Emmanuel College — University of Cambridge .
Tamże, s. –.
Tamże, s. .
Por. MOPH , s. –.
E.J. Giraud, The Production and Notation…, dz. cyt., s. .
Por. Humbertus de Romanis, Expositio in Constitutiones, dz. cyt., t. , s. –.
Por. tamże, s. .





.. Źródła do analizy rytu dominikańskiego

Jego rola polegała na weryfikacji materiału nutowego, a niekiedy uzupełnieniu ksiąg
w zakresie specyficznych fragmentów, takich jak tabula officiorum.

Zatem wynajęci pracownicy skryptorium otrzymywali odpowiednie materiały pi-
śmiennicze i składki (paciæ), które mieli skopiować. Brat zarządzający pracą w skryp-
torium i kantor weryfikowali wykonane kopie i nanosili na nie poprawki korzystając
z egzemplarza wzorcowego, a nie ze składek służących skrybom. Biorąc pod uwagę
różne księgi liturgiczne, które powstały w St. Jacques w . połowie XIII wieku, E.
Giraud wnioskuje, że przy ich tworzeniu było zatrudnionych co najmniej piętnastu
skrybów wspieranych przez trzech lub pięciu dominikanów, w tym przez kantora
konwentu St. Jacques.

W formie hipotezy proponujemy zatem następujące określenie roli Prototypu.
Jeżeli Humbert faktycznie był członkiem komisji czterech braci lub ściśle z nią współ-
pracował, to możemy założyć, że w latach – kontynuował jej prace. Gdy
został wybrany na urząd generała Zakonu, dysponował egzemplarzem wzorcowym
(exemplar venerabilis patris Humberti), który był w tamtym momencie najprecy-
zyjniejszą formą officum ecclesiasticum według rytu kaznodziejów. Bracia jednak
wciąż zgłaszali potrzebę wprowadzenia nowych poprawek. Dowodzą tego zapisy
w Aktach kapituł generalnych dotyczące pocałunku pokoju, modlitw za zmarłych
i porządku miejsc zajmowanych przez asystę podczas mszy świętej oraz skłonu
w trakcie odmawiania Credo. W związku z tym nowo wybrany generał zwrócił
się do Zakonu z prośbą, aby bracia przedstawili swoje uwagi. Humbert podjął pracę,
w trakcie której powstawał zbiór ksiąg, w których sukcesywnie wprowadzano kolejne
zmiany. Ich część była odpowiedzią na sugestie braci. Poprawki bądź nanoszono na
księgę Humberta, bądź tworzono nowy zestaw egzemplarzy wzorcowych. Możliwe,
że powstawały w formie składek przygotowanych z myślą o ich dalszym kopiowaniu.
Korekty były z jednej strony na tyle istotne, że można było je postrzegać jako nowe
dzieło, ale z drugiej stanowiły kontynuację prac komisji czterech braci. Dlatego słowo
„exemplar” z postanowień kapituły z  roku zostało zastąpione słowem „correc-
tionem” w Aktach kolejnej kapituły (Mediolan,  rok). W roku  udaje się
skompletować zbiór ksiąg (exemplari), wspomniał o nim Humbert w liście doda-
nym do Akt zatwierdzających efekt reformy liturgicznej. Korzystając z nich bracia
Spis obowiązków braci, który odśpiewywano w trakcie kapituły. Kantor przygotowywał taki spis

co tydzień, dlatego wydawał się najbardziej kompetentną osobą do stworzenia schematu spisu.
W XIV L  tabula officiorum zanotowana jest ręką, której nie zidentyfikowano przy żadnym innym
fragmencie Prototypu. Por. E. Giraud, The Production and Notation…, dz. cyt., s. .

Por. tamże, s. –. Na temat śladów poprawek wraz z komentarzami pozostawionymi przez
korektorów Prototypu, por. L. Boyle OP, A material consideration of Santa Sabina ms. XIV L 1, dz.
cyt., s. .

Por. E. Giraud, The Production and Notation…, dz. cyt., s. .
Por. MOPH , s. .
Por. MOPH , s. .
Por. MOPH , s. .
Por. MOPH , s. .
 „Adhuc noveritis, quod diversitas officii ecclesiastici, circa quod unificandum multa iam capitula

sollicitudinem non modicam adhibuerunt, per dei graciam ad unitatem incertis exulantibus est
reducta. Rogo autem, ut detis operam ad correpcionem illius secundum illa, ut uniformitas officii diu
desiderata in ordine inveniatur ubique. Sciatis eciam, quod voluntatum fratrum circa predictum
fuit officium tam diversa petencium varietas, quod impossibile fuit in ipsius ordinacione satisfacere
voluntatibus singulorum. Propter quod quilibet vestrum ferre debet pacienter, si fortassis occurrerit
ei aliquid in ipso officio sue sentencie minus gratum. Ut autem scire possitis, utrum totum habeatis
officium, noveritis · XIIII · esse volumina, in quibus multipliciter continetur videlicet: ordinarium,





. R     

mogli już tworzyć nowe lub poprawiać posiadane księgi. Jednak interesujący nas
kodeks XIV L  jeszcze nie istniał. Dominikanie dysponowali jedynie poprawionymi
egzemplarzami poszczególnych ksiąg liturgicznych.

Aby zapewnić trwałość nowego rytu, można było sięgnąć po rozwiązanie cyster-
sów sprzed blisko osiemdziesięciu lat — stworzyć exemplar liturgii dominikańskiej
zawierający pełne officum ecclesiasticum, służący do weryfikacji kopii i rozstrzygania
wątpliwości. Wówczas jednak bracia z każdej prowincji w celu sprawdzenia własnych
ksiąg musieliby udać się do Paryża bądź Bolonii. Dlatego prawdopodobnie ze
względów praktycznych Humbert decyduje się na rozwiązanie pośrednie. Zarządza,
by na podstawie ksiąg przygotowanych w latach  –  wykonano w St. Jacques
ich kopie dla każdej z prowincji. Powstałe kopie — kodeksy składające się z po-
szczególnych ksiąg — będą służyć w poszczególnych prowincjach jako exemplari.
Takie rozwiązanie nie wymagało od braci podróży w celu weryfikacji własnych ksiąg.

Jednak do wykonania kopii dla całego Zakonu (lub przynajmniej dla każdej
prowincji) musiała istnieć wystarczająca liczba autentycznych wzorców wyko-
nanych z poprawionego, wzorcowego zbioru ksiąg Humberta. Stąd też, potwier-
dzając nowe prawodawstwo w czerwcu  roku, kapituła paryska zwróciła
się o pomoc finansową, by przygotować takie wzorce. […] Gdy będą gotowe,
zostaną wysłane do każdej prowincji w celu [dalszego] lokalnego kopiowania.
Proces tworzenia wzorców, a właściwie kopii z nich, nie zawsze przebiegał
gładko. Problemy z pewnością powodował fakt, że od dziesięciu lat, które mi-
nęły od  roku w wyniku komponowania, rewizji i korekt oraz [z powodu]
obecności od  oficjalnych wzorców w Paryżu i Bolonii, [w  roku] krą-
żyło wiele kopii liturgii w takiej czy innej formie. Wiele prowincji i domów
mogło pomyśleć, że wystarczy nanieść kilka głównych poprawek i uzupełnień.
Kapituła we Florencji w  roku była więc zmuszona ubolewać nad tymi
skrótami i nalegać na konieczność wprowadzania poprawnego tekstu, porówna-
nego z paryskimi wzorami. […] Ten sam punkt, ale w krótszej formie, został
powtórzony w Tuluzie w następnym roku.

Bądź wobec zaistniałych trudności bądź zgodnie z wcześniej powziętym zamia-
rem, Humbert zleca stworzenie kodeksów wzorcowych, z których najprawdopodob-
niej pierwszym był XIV L , który został zdeponowany w Paryżu. Tam przez pewien
czas mógł obok już istniejących ksiąg pełnić funkcję egzemplarza wzorcowego dla
całego Zakonu, a w późniejszym okresie służył jako exemplar prowincji francuskiej.

antiphonarium, lectionarium, psalterium, collectarium, martyrologium, libellum processionale,
graduale, missale maioris altaris, evangelistarium eiusdem, epistolarium eiusdem, missale pro
minoribus altaribus, pulpitorium et breviarium portatile.” MOPH , s. .

Por. E. Palazzo, Authenticité, codification et mémoire dans la liturgie médiévale. L’exemple du
‘Prototype’ de l’Ordre dominicain, dz. cyt., s. –, który tworzenie podobnych wzorców osadza
w mentalności i praktyce również innych zakonów.

Byłoby to rozwiązanie zgodne z zamysłem kapituły generalnej z  roku. Nic jednak nie wskazuje
na to, by istniał odpis boloński Prototypu. Akta późniejszych kapituł generalnych nie wspominają
o takim egzemplarzu wzorcowym, dlatego domniemywanie jego istnienia nie wydaje się zasadne.

E.J. Giraud twierdzi, że księgi opuszczające skryptorium St. Jacques były zorganizowane nie jako
osobne tomy ale identycznie jak XIV L . Por. E.J. Giraud, The Production and Notation…, dz. cyt.,
s. .

Por. MOPH , s. –.
Por. MOPH , s. .
Por. MOPH , s. . L.E. Boyle OP, A material consideration of Santa Sabina ms. XIV L 1, dz. cyt.,

s. .





.. Źródła do analizy rytu dominikańskiego

Jeżeli księgi przygotowane w ostatnim etapie reformy funkcjonowały jako peciæ,
wówczas XIV L  byłby pierwszym egzemplarzem wzorcowym przygotowanym
w formie kompletnej księgi, służącym do korekty wykonanych odpisów. Możemy
zatem założyć, że Prototyp był najwcześniejszym kompletnym kodeksem, który sta-
nowił egzemplarz wzorcowy dla liturgii dominikańskiej, gdy wcześniejsze exemplari
były dostępne jako peciæ lub osobne kodeksy.

Na podstawie badania XIV L , a w szczególności tekstu Księgi Konstytucji i ży-
wotu św. Dominika zapisanych odpowiednio w Martyrologium i w Lekcjonarzu,
L. Boyle OP twierdzi, że Correctorium zostało spisane po czerwcu  a przed
czerwcem  roku. Stworzyło je conajmniej  –  skrybów pracujących
pod nadzorem jednego zarządcy. Tekst przez kolejne lata ze względu na zmiany
w Konstytucjach i w rycie był uzupełniany notami na marginesie. Ostatnie z nich
pochodzą z  roku, choć kalendarz zmarłych był uzupełniany i później. Analiza
zdobień znajdujących się w rękopisie doprowadziła M.-T. Gousset do wniosku, że
należy „przesunąć chronologię dekoracji dominikańskiego Prototypu o co najmniej
dziesięć lat później niż data uznawana do tej pory, czyli najwcześniej na około
 rok”.

Bazując na wnioskach L. Boyle’a i M.-T. Gousset oraz przedstawionych wcze-
śniej wnioskach E. Giraud, możemy uzasadnić postawioną hipotezę. Sądzimy, że
stworzenie kodeksu zlecono po kapitule w  roku. Zamówienie ograniczyło się
jednak do spisania tekstu i nut z pominięciem zdobień. Przez kilka pierwszych lat
kodeks — mimo że był zaprojektowany jako jedna księga — funkcjonował w formie
Por. E. Giraud, The Production and Notation…, dz. cyt., s. .
Por. L.E. Boyle OP, A material consideration of Santa Sabina ms. XIV L 1, dz. cyt., s. . Kapituły

generalne z  (Florencja) i  roku (Tuluza) wciąż mówią o wielu a nie jednym egzemplarzu
wzorcowym. „Quicumque scripserunt usque hodie aliquid de officio. non dent ad transcribendum
aliis. quousque correcta fuerint diligenter; ea que scripserunt ad exemplaria que sunt Parisius. et
quicumque amodo scribent. non utantur illis scriptis. quousque per fratres diligenter correcta fuerint
scripta illa. nec credatur particularibus correctionibus. quas quidam dicuntur portasse in quaternis
et cedulis”, MOPH , s. . „Apponant fratres curam. quod libri de officio qui de novo scribuntur.
corrigantur diligenter ad exemplaria prima”, MOPH , s. .

Por. E.J. Giraud, The Dominican Scriptorium at Saint-Jacques, and its Production of Liturgical
Exemplars, dz. cyt., s. . Autorka uważa, że było  skrybów odpowiedzialnych za kopiowanie
tekstu i przynajmniej  za kopiowanie nut. L. Boyle OP sugeruje mniejszą liczbę, choć nie identyfi-
kuje kopistów odpowiedzialnych za materiał nutowy. Por. L.E. Boyle OP, A material consideration
of Santa Sabina ms. XIV L 1, dz. cyt., s. –.

L.E. Boyle OP twierdzi, że składki kodeksu jakiś czas funkcjonowały osobno i były wykorzystywane
w liturgii. Dopiero później zostały złączone we wspólny tom. O ile uzasadnione jest twierdzenie
o późniejszym zszyciu kodeksu, o tyle wykorzystanie go w liturgii wydaje się mało prawdopodobne.
Kodeks nie ma wyraźnych zniszczeń. Na tej podstawie sam Boyle uważa, że nie był wzorcem
służącym do przepisywania. Czy przepisywanie kodeksu niszczy go bardziej niż używanie na
ołtarzu lub pulpicie? Dodatkowo rękopis został tak spisany, że wykorzystanie tekstu do sprawowania
liturgii byłoby bardzo utrudnione.

M. Huglo opierając się na wcześniejszych badaniach XIV L , uważa, że rękopis „został dostarczony
około  do warsztatu iluminatorów w pobliżu Sorbony: Robert Branner zidentyfikował tę
niewielką grupę artystów, których działalność rozpoczęła się około  roku i uważa, że strona
tytułowa rękopisu św. Jakuba pochodzi od tego samego dekoratora, który między  a 
rokiem namalował Ukrzyżowanie do Kanonu mszy św. w Mszale z Rouen, Ms. Y  (c. )”. M.
Huglo, Comparaison du „Prototype” du couvent Saint-Jacques de Paris avec l’exemplaire personnel
du maître de l’Ordre des Prêcheurs (Londres, British Library, Add. ms 23935), [w:] Aux Origines de
la liturgie dominicaine…, dz. cyt., s. .

M.-T. Gousset, La décoration du „Prototype” et des manuscrits liturgiques apparentés, [w:] Aux
Origines de la liturgie dominicaine…, dz. cyt., s. .





. R     

oddzielnych składek i służył do weryfikowania nowych kopii ksiąg liturgicznych.
W tym znaczeniu był Prototypem liturgii dominikańskiej. Brak zespolenia w jeden
wolumin ułatwiał pracę korektorom, którzy mogli korzystać równolegle z różnych
części kodeksu i dzięki temu szybciej weryfikować nowo powstałe rękopisy. W tym
czasie intensywność prac była większa niż później, ponieważ tworzono egzemplarze
wzorcowe dla pozostałych (oprócz francuskiej)  prowincji Zakonu. Po ostatecz-
nym zatwierdzeniu liturgii dominikańskiej przez papieża Klemensa IV w  roku,
gdy prace nad kolejnymi kopiami ksiąg liturgicznych przeniosły się na teren po-
szczególnych prowincji, interesującą nas księgę najpierw ozdobiono, a następnie
oprawiono. W tej formie korzystano z niej jako wzorca do weryfikacji ksiąg litur-
gicznych w prowincji francuskiej aż do schyłku lat siedemdziesiątych XIII wieku
(wówczas przestano uzupełniać noty na marginesie).

Jak wspomnieliśmy, w skryptorium St. Jacques powstawały egzemplarze wzor-
cowe dla wszystkich prowincji, z nich do dziś zachował się obok XIV L  jedynie
fragmentaryczny odpis egzemplarzawzorcowego prowincji hiszpańskiej. Niecomłod-
szy od XIV L  rękopis został stworzony w paryskim skryptorium na początku lat
. XIII wieku. Obecnie znajduje się w klasztorze San Esteban w Salamance pod
sygnaturą MS SAL.-CL.. Z księgi przetrwały antyfonarz, pulpitarium, procesjo-
narz i graduał. Dostępna część kodeksu nie pozostawia wątpliwości, że księga została
spisana w tym samym skryptorium i według tych samych metod co XIV L . Oba
rękopisy mają prawie identyczną wielkość pola tekstu (różnica  mm w wysokości),
ten sam podział stron na kolumny i wiersze (dotyczy to również rozłożenia czterolinii)
oraz sposób dzielenia składek na stronice. Tylko jeden lub dwóch skrybów praco-
wało przy XIV L  i SAL.-CL., co pośrednio świadczy o wielkości skryptorium
St. Jacques, w którym wykonywano księgi. Istotniejszym jest fakt, że rozwiązanie
dominikanów — tworzenie egzemplarzy wzorcowych w tym samym warsztacie —
zapewniło pomiędzy księgami niespotykaną gdzie indziej zgodność. Różnice wystę-
pujące w rękopisach są bardzo rzadkie i dotyczą kwestii drugorzędnych, takich jak
rodzaj abrewiatur, grupowania neum, drobnych i wyjątkowo nielicznych uchybień
w odwzorowaniu melodii.

Od  roku kapituły generalne ograniczają wprowadzanie dalszych zmian w li-
turgii Zakonu. W Aktach kapituł z  —  i  roku znajdujemy natomiast
Por. opracowanie tematu i wnioski D. Jurczak OP, Vangelo e la liturgia domenicana…, dz. cyt., s.

–. W szczegółowym opracowaniu tematu przedstawia wnioski zbieżne z naszymi, dodatkowo
uzasadnia je wskazując na Akta kapituł generalnych po  roku. Podkreśla fakt, że Zakon
posługiwał się zbiorem rozsianych po całym Zakonie Prototypów i ksiąg kontrolnych, a nie jedną
kopią księgi typicznej, jak próbowali uczynić to cystersi tworzący Dijon F-Dm Ms -().

Podobny wniosek przedstawia E. Giraud, The Production and Notation…, dz. cyt., s. .
B.F. Suárez uważa, że najbardziej prawdopodobnym czasem powstania są lata  – . Por. B.F.

Suárez, El exemplar de la liturgia dominicana de Salamanca (manuscrito San Esteban SAL.-CL.01),
„Archivo Dominicano”, nr  (), s. .

Por. opisy w B.F. Suárez, El exemplar de la liturgia dominicana de Salamanca, dz. cyt., s. –.
Jest to najbardziej szczegółowe omówienie rękopisu. E.J. Giraud, The Dominican Scriptorium at
Saint-Jacques, and its Production of Liturgical Exemplars, dz. cyt., s.  oraz Tenże,TheProduction
and Notation…, dz. cyt., s. –. M.L.S. Biain, El canto de la Orden de Predicadores en el siglo
XIII: El exemplar de la provincia de España y las melodías del salmo invitatorio, „Revista de
Musicología”, nr / (), s. –.

Por. E.J. Giraud, The Dominican Scriptorium at Saint-Jacques, and its Production of Liturgical
Exemplars, dz. cyt., s. –.

Por. E.J. Giraud, The Production and Notation…, dz. cyt., s. –.
W  roku pojawia się nawet zapis: „Procurent priores. quod habeant novam correctionem de





.. Źródła do analizy rytu dominikańskiego

nakazy uzgodnienia liturgii „secundum novam correctionem”. Jak zauważyliśmy,
był to przede wszystkim czas tworzenia ksiąg wzorcowych dla prowincji i żeby nie
zniweczyć tego wysiłku wprowadzano mniej zmian niż wcześniej. Dodatkowo w tym
samym czasie w paryskim skryptorium powstał jeszcze jeden kodeks zachowany do
naszych czasów — księga dla użytku kurii, a więc wzorzec o najwyższym autorytecie.
Mowa o przechowywanym w zbiorach British Library manuskrypcie o sygnaturze
Add . Rękopis znacząco różni się od kodeksów z Santa Sabina i San Esteban.
W porównaniu z nimi jest niewielki, został bowiem spisany na welinie w rozmiarze
przenośnej Biblii (×mm) i dzięki temuważy nieco ponad dwa kilogramy (,
kg). Odnośnie do treści zawiera  a nie  ksiąg, brakuje w nim brewiarza i Mszału
mniejszego ołtarza. Nie zawiera ozdobnego frontyspisu z listą ksiąg, który znamy
z XIV L  i MS SAL.-CL., zdobienia podobnie jak w siostrzanych księgach są utrzy-
mane w oszczędnym stylu. Powstał w latach sześćdziesiątych lub na przełomie lat .
i . XIII wieku. Księga była uzupełniana aż do połowy XIV wieku, co sugeruje, że
swoją funkcję spełniała przez blisko sto lat. Opierając się na datacji zaproponowanej
przez M. Huglo, możemy założyć, że kodeks powstał na zlecenie bł. Jana z Vercelli (†
), następcy Humberta de Romanis, który objął urząd w roku . Kodeks
miał służyć jako przenośny egzemplarz wzorcowy, dzięki któremu generał podczas
licznych wizytacji mógłby rozstrzygać wątpliwości lub wskazywać błędy znajdujące
się w księgach poszczególnych prowincji. Generał odbywając podróże po całej Eu-
ropie, mógł pomóc zweryfikować poprawność ksiąg używanych w danej prowincji
czy klasztorze. Miało to znaczenie przede wszystkim odnośnie do nowych świąt lub
zmian wprowadzonych przez kolejne kapituły. Nie sposób było oczekiwać, że bracia
rok rocznie będą podróżować do Paryża lub Bolonii, gdzie najczęściej odbywały się
kapituły generalne, by do wzorcowych ksiąg swojej prowincji nanieść zmiany ustalane
przez kapituły. Generalski „prototyp” był zatem „substytutem Wielkiej Księgi [jak
nazywano XIV L ], podróżującym wzorcem, który pomijał konsultację z oryginałem

officio ecclesiastico. […] amodo dicantur a fratribus. et sciant omnes quod magister ordinis nichil de
cetero immutare proponit”. MOPH , s. .

Por. MOPH , s. – i .
Szczegółowy opis księgi i porównanie jej z Prototypem, por. M. Huglo, Comparaison du „Prototype”

du couvent Saint-Jacques de Paris avec l’exemplaire personnel du maître de l’Ordre des Prêcheurs,
dz. cyt., s. –. M.-T. Gousset, La décoration du „Prototype” et des manuscrits liturgiques
apparentés, dz. cyt., s. –. E.J. Giraud, The Production and Notation…, dz. cyt., s. –.

M. Huglo twierdzi: „Datowana wzmianka, napisana pierwszą ręką w rękopisie londyńskim, suge-
ruje, że Konstytucje zostały przepisane po  roku: «Iste Constitutiones fuerunt scriptæ AD M°
CC° LX° post capitulum generale illo anno in Argentina celebratum». […] Mszał konwentualny
(w rzeczywistości sakramentarz z tekstem śpiewów, ale nie z czytaniami) został ukończony praw-
dopodobnie przed  rokiem. Nie zawiera bowiem Psalmu i modlitwy, którą w intencji rycerzy
ósmej krucjaty poleciła odmawiać kapituła generalna w  roku po «Libera nos» w mszy świętej”.
M. Huglo, Comparaison du „Prototype” du couvent Saint-Jacques de Paris avec l’exemplaire person-
nel du maître de l’Ordre des Prêcheurs, dz. cyt., s. –. Z taką datacją zgadza się również M.-T.
Gousset: „W świetle tych różnych poszlak wydaje się możliwe datowanie przenośnej kopii mistrza
Zakonu na około  rok lub niedługo później”. M.-T. Gousset, La décoration du „Prototype” et
des manuscrits liturgiques apparentés, dz. cyt., s. . Wydaje się, że autorzy nie zwrócili uwagi, że
czytania na święto św. Antoniego z Padwy zostały dodane na marginesie lekcjonarza na f. r.
Święto zostało wprowadzone w  roku.

E.T. Brett, biograf Humberta de Romanis, uważa, że egzemplarz została stworzony dla samego
Humberta, aby pomóc w ostatecznym wprowadzeniu reformy. Autor domniemywał bowiem, że
bracia wykazywali opór w jej przyjęciu i Humbert dostrzegł potrzebę mobilnej wersji Prototypu.
Por. E.T. Brett, Humbert of Romans. His life and views of thirteenth-century society, Toronto , s.
–.





. R     

w przypadku wątpliwości w jakimkolwiek punkcie”. Dowodzi tego późniejsza od
samej księgi notatka (dziś niestety nieczytelna), którą umieszczono na drugiej karcie
kodeksu: „Iste liber factus est pro magistro ordinis quicumque fuerit pro tempore
ut quicumque dubitaverint in aliquo de officio possint per eum rectificari. No est
recurrendum [?] Ad exemplar quia Facile dest[ruitur] propter operis subtilitatem”.
Skoro rękopis pełnił taką funkcję, dlaczego zabrakło w nim dwóch ksiąg — brewiarza
i mszału do prywatnego odprawiania? Domyślamy się, że podczas podróży generał
miał przy sobie brewiarz i mszał w formie ksiąg użytecznych liturgicznie. Jak każdy
z braci był przecież zobowiązany do codziennego odmawiania oficjum i odprawiania
mszy świętej. Nie potrzebował zatem, by w egzemplarzu wzorcowym zostały zdu-
blowane księgi, które miał ze sobą. Rękopis ten stanowił — jak się zdaje najdłużej
spośród omawianych — Archetyp liturgii dominikańskiej.

Do dziś zatem dysponujemy trzema kodeksami wzorcowymi liturgii dominikań-
skiej: XIV L  (kompletny), MS SAL.-CL. (częściowy, tylko  księgi) i Add 
( z  ksiąg). Pierwsze dwa były egzemplarzami wzorcowymi odpowiednio dla
prowincji francuskiej i hiszpańskiej, a trzeci stanowił exemplar generalski. Z biegiem
czasu rękopis przechowywany w Santa Sabina odegrał znaczącą rolę przy odnowie
liturgicznej w XIX i XXwieku. Stanowił bowiem punkt odniesienia dla ksiąg liturgicz-
nych tworzonych podczas restauracji Zakonu. Ale wcześniej, w wieku XVI, podobną
rolę odegrał manuskrypt z San Esteban, który wówczas był jeszcze kompletny.
Egzemplarz generalski najdłużej funkcjonował jako swoisty Prototyp liturgii domi-
nikańskiej. Był wykorzystywany jako kodeks służący do oceny poprawności ksiąg
liturgicznych przez około sto lat — od . poł. XIII do połowy XIV wieku. Stąd też
choć w dalszej części niniejszego opracowania na określenie kodeksu XIV L  bę-
dziemy posługiwać się nazwami Prototyp i Archetyp, należy pamiętać, że używamy
ich wyłącznie ze względu na obecny w literaturze zwyczaj, a nie faktyczny charakter
rękopisu.

... K Prototypu liturgii dominikańskiej

Zwróciliśmy uwagę, że egzemplarz wzorcowy był zbiorem umożliwiającym prze-
prowadzenie korekty faktycznych ksiąg liturgicznych. Jako taki zawierał  części:
Ordinarium, Martyrologium, Collectarium, Processionarium, Psalterium, Brevia-
rium, Lectionarium, Antiphonarium, Graduale, Pulpitarium, Missale conventuale,
Epistolarium, Evangelistarium, Missale minorum altarium. W XIV L  lista ko-
M. Huglo, Comparaison du „Prototype” du couvent Saint-Jacques de Paris avec l’exemplaire person-

nel du maître de l’Ordre des Prêcheurs, dz. cyt., s. .
Tamże.
Por. B.F. Suárez, El exemplar de la liturgia dominicana de Salamanca, dz. cyt., s. –.
Por. uwagi J. Le Goff, A.Vauchez, Conclusion, [w:] Aux Origines de la liturgie dominicaine…, dz.

cyt., s. .
Humbert de Romanis w liście dołączonym do Akt kapituły  roku przedstawia inną kolejność

części i nieco odbiega od nazewnictwa ostatecznie użytego w Prototypie: „Ut autem scire possitis,
utrum totum habeatis officium, noveritis ∙ XIII ∙ esse volumina, in quibus multipliciter continetur
videlicet: ordinarium, antiphonarium, lectionarium, psalterium, collectarium, martyrologium,
libellum processionale, graduale, missale maioris altaris, evangelistarium eiusdem, epistolarium
eiusdem, missale pro minoribus altaribus, pulpitorium et breviarium portatile”. MOPH , s. .
Różnice wynikały najprawdopodobniej z faktu, o którym wyżej była mowa. Humbert dysponował
zbiorem rękopisów, które dopiero miały być połączone w egzemplarze wzorcowe. W trakcie
tworzenia Prototypu ostatecznie ustaliły się nazewnictwo i kolejność ksiąg.





Ilustracja .: Frontyspis Prototypu wymieniający części kodeksu. W ramie tytuł księgi: „Eccle-
siasticum Officium secundum Ordinem Fratrum Prædicatorum in hoc volumine
per quatuordecim libros distinctum hoc ordine continetur”. Narożniki ozdobione
czterema postaciami: na górnej krawędzi Anioł Gabriel i Błogosławiona Dzie-
wica połączeni słowami: „Ave Maria gratia plena: D[omi]nus Tecum: Benedicta
Tu in mulieribus: Benedict[us]”, na dolnej święci Dominik i Piotr z Werony.





. R     

lejnych części kodeksu została przedstawiona na zdobnym frontyspisie (ilustracja
.). W ramach poszczególnych części kopiści wyodrębnili mniejsze całości. W tym
celu posłużyli się nagłówkami w górnej paginie. Postąpili analogicznie jak w wy-
padku całości, które stanowiły odrębne księgi. Mimo to jedynie części wymienione
we frontyspisie odpowiadały księgom liturgicznym wykorzystywanym w celebra-
cji. Ich listę wraz z wymienieniem najważniejszych części poszczególnych ksiąg
przedstawiamy w tabeli ..

Zamysł towarzyszący dominikanom przy komponowaniu ksiąg liturgicznych był
następujący. Zbiór miał objąć pełne officium ecclesiasticum, a więc: mszę świętą kon-
wentualną i cichą, liturgię godzin sprawowaną we wspólnocie i w podróży, procesje
i nabożeństwa odprawiane poza mszą, sakrament namaszczenia chorych, wiatyk
i celebrację pogrzebu braci oraz osób spoza Zakonu, modlitwy w trakcie kapituł,
przed i po posiłku, błogosławieństwa i inne modlitwy odprawiane w szczególnych
okolicznościach. Księgi miały być tak przygotowane, aby każda z nich służyła bratu
pełniącemu określoną funkcję podczas danej celebracji. Zatem by odprawić nabożeń-
stwo najczęściej należało posłużyć się kilkoma księgami. W pewnym stopniu treść
w poszczególnych rękopisach powtarza się, ponieważ niekiedy celebrans, kantor lub
chór wykonywali wspólnie dane części liturgii posługując się osobnymi księgami.
Z tego samego powodu w niektórych księgach znajdują się jedynie incipity lub wer-
sety wykonywane przez celebransa, kantora lub mniejszy zespół śpiewaków, a partii
solowych brak w księgach chórowych.

Oprócz ksiąg wykorzystywanych w trakcie liturgii należy zwrócić uwagę na Ordi-
narium umieszczone w Prototypie na pierwszym miejscu, które zawiera przepisy
ogólne, w tym sensie odpowiada ceremoniałowi. Księga ta omawia kwestie, które
nie zostały opisane na innym miejscu w Prototypie lub uzupełnia te, które zdaw-
kowo zostały poruszone w Konstytucjach — takie jak: użycie dzwonów, prostracje,
rangi dni świątecznych i różnice występujące pomiędzy ich celebrowaniem, opisy
celebracji okolicznościowych i tym podobne. Wymienia również wszystkie incipity
tekstów liturgii godzin i mszy na poszczególne dni, niedziele i święta. W ten sposób
bracia chcieli zagwarantować pewność we właściwym wyborze antyfon, psalmów,
hymnów, responsoriów, prefacji i modlitw. Pierwsza część Ordinarium poświęcona
jest liturgii godzin, a druga mszy, w takim też podziale zestawia zasady i teksty.
Obie części dzielą się dalej na temporale, sanctorale i commune sanctorum. Księga
W ten sposób wyodrębnili np. Hymnarium jako część antyfonarza.
Nota bene, kolejne księgi nie zawsze rozpoczynają się od nowej karty, np. początek graduału

wypada na ostatniej karcie antyfonarza, gdzie została wolna kolumna. Takie rozwiązania odzwier-
ciedlają system pracy w skryptorium i rolę egzemplarza wzorcowego. Por. L.E. Boyle, A material
consideration of Santa Sabina ms. XIV L 1, dz. cyt., s. –.

Omówienie ksiąg Prototypumożna znaleźć w: P.-M. GyOP,Documentation concernant le ms. Santa
Sabina XIV L 1, dz. cyt., s. –. M. Huglo, Comparaison du „Prototype” du couvent Saint-Jacques
de Paris avec l’exemplaire personnel du maître de l’Ordre des Prêcheurs, dz. cyt., s. –. L.E.
Boyle, A material consideration of Santa Sabina ms. XIV L 1, dz. cyt., s. –.

Będziemy na ten fakt zwracać uwagę w trakcie analizy rytu mszy świętej konwentualnej w dalszej
części niniejszego opracowania.

Wydane drukiem w F.-M. Guerrini, Ordinarium juxta ritum sacri Ordinis Fratrum Prædicatorum,
Romae . Por. analizę rękopisu w odniesieniu do innych kopii R. Creytens, L’Ordinaire des
Freres Precheurs au moyen age, AFP  (), s. –.

Por. W. Bonniwell OP, A History of Dominicain Liturgy…, dz. cyt., s. . Ze względu na układ
i cel księgi D. Jurczak OP nazywa je „swoistą mapą”, por. D. Jurczak OP, Vangelo e la liturgia
domenicana…, dz. cyt., s. .





.. Źródła do analizy rytu dominikańskiego

ta — poświęcona w całości rubrykom z jednej strony świadczy o poziomie szczegóło-
wości, z jakim bracia opisali swoje nowe officium ecclesiasticum, z drugiej ukazuje
dominikanów, jako ludzi swojej epoki. Właśnie w XIII wieku ordinaria osiągnęły
najdojrzalszą postać. Bracia kaznodzieje, podobnie jak bracia mniejsi za czasów
Haymona z Faversham, wykorzystując najlepsze wzorce, kompetentnie zestawiają
szczegółowe przepisy dla celebracji całego roku liturgicznego. Zauważymy ponadto,
że prawie w każdej księdze Prototypu pojawiają się dodatkowe rubryki i to w ilości,
która w poprzednich wiekach była niespotykana, ale również w XIII wieku wciąż
niewiele jest ksiąg o analogicznym poziomie szczegółowości przepisów.

Drugą księgą Prototypu jestMartyrologium, które nie było wykorzystywane ani
podczas liturgii godzin ani podczasmszy świętej. Służyło odprawianiu kapituł regular-
nych i kapituł win, dlatego możemy nazywać je „Księgą kapituł”. Codzienne kapituły
nie były nabożeństwami sensu stricto, choć zakonnicy traktowali je jako element offi-
cium ecclesiasticum, ponieważ znaczna ich część była sprawowana w formie obrzędu.
Poza wypowiedzią przeora lub samooskarżeniem się braci w zakresie przestrzegania
Reguły, kapituły odbywały się według przewidzianego z góry, liturgicznego schematu.
Oddaje to układ Martyrologium, które otwiera kalendarz aniwersarzy i dat zmar-
łych generałów (należało dopisywać w nim daty śmierci braci zmarłych w danym
klasztorze); po nim następuje opis zasad wyznaczania dat obchodów i przygotowania
tabulæ officiorum — tygodniowego spisu obowiązków liturgicznych braci. W końcu
księga zawiera właściwe martyrologium wraz z sześcioma wstępami, z których je-
den — powstały prawdopodobnie specjalnie na potrzeby Prototypu — określa sposób
wyznaczania daty na podstawie faz księżyca i tabel umieszczonych w księdze.
W zakresie tekstów o świętych wspominanych danego dnia dominikanie korzystali
z dzieła Usuarda ale uzupełnili je dodając fragmenty z innych zbiorów tego typu
(Hieronima, Bedy, Adona) lub dopisując własne pochwały świętych, w szczególności
tych, którzy wywodzili się z Zakonu. Na kolejnych kartach wymienione zostały
początki perykop ewangelicznych, które czytano w dni świąteczne oraz Reguła św.
Augustyna i Księga Konstytucji z podziałem na dystynkcje tak, aby umożliwić ich
lekturę w dni powszednie (w miejsce wyjątku z Ewangelii).
Por. Bp A. Suski, Libri ordinarii. Przewodnik po rękopisach, dz. cyt., s. –.
Szczegółowy opis i porównanie przebiegu kapituł u dominikanów, premonstratensów i franciszka-

nów por. E. Overgaauw, L’office du chapitre dans l’Ordre dominicain d’après le ‘Prototype’ et d’autres
sources du XIIIe siècle, [w:] Aux origines de la liturgie dominicaine: le manuscrit Santa Sabina
XIV L 1, dz. cyt., s. –.

 „Liber iste, qui Martyrologium dicitur, eo quod principaliter loquatur de martyriis seu mortibus
sanctorum, continet ista per ordinem: Kalendarium in quo solum anniversaria et obitus recitandi
per annum continentur. Officium legendi de Kalendario et luna et Martyrologio et aliis his annexis.
Modum scribendi et legendi tabulam. Artem inveniendi qualiter pronuncianda sit luna. Prologos
diversos super opus Martyrologii. Martyrologium Usuardi quo utimur. Lectiones Evangeliorum
legendas cum Kalendis per totum annum. Regulam correctam. Constitutiones correctas et per
lectiones distinctas”. Transkrypcja pierwszych zdań księgi za E. Overgaauw, dz. cyt., s. .

Por. tamże, s. –.
Dominikańskie Martyrologium jest w rzeczywistości jedynie pochodną dzieła mnicha z Saint-

Germain-des-Prés, choć pozostało wierniejsze oryginałowi niż martyrologia cystersów czy pre-
monstratensów. Por. E. Overgaauw, dz. cyt., s. .

Konstytucje zawarte w Prototypie to te, które zostały sporządzone przez św. Rajmunda z Peñafort
w  roku wraz ze zmianami wprowadzonymi przez kapituły generalne. Por. tamże, s. .

Na temat cursus Ewangelii wMartyrologium, por. D. JurczakOP,Vangelo e la liturgia domenicana…,
dz. cyt., s. –. Do lektury Ewangelii należało skorzystać z Evangelistarium, Martyrologium
zawierało bowiem jedynie incipit tekstu.





. R     

Kolejne księgi umieszczone w Prototypie po Ordinarium i Martyrologium służyły
do odprawiania liturgii godzin, a niekiedy również do innych nabożeństw. Są to:

. Collectarium pomocne celebransowi liturgii godzin oraz przeorowi podczas
różnych obrzędów mających miejsce w klasztorze, np. podczas udzielania
pokut, przyjmowania nowicjuszy, błogosławieństwa wyruszających w drogę
lub głoszących kazania i tym podobnych. Odnośnie do liturgii godzin za-
wiera przede wszystkim wskazówki na temat rozpoczynania i zakończenia
wspólnych modlitw, wygłaszania czytania krótkiego, odmawiania Confiteor,
błogosławieństwa lektorów przed czytaniami podczas matutinum, a także tek-
sty błogosławieństw, czytań i oracji oraz incipity hymnów i antyfon do kantyków
ewangelicznych na dni uroczyste, błogosławieństwa po komplecie, wersety
przed laudes i tym podobne. W księdze znajdujemy też poświęcenie soli i wody
oraz obrzęd aspersji, który choć przynależał do mszy, nie stanowił jej części,
a w pewnej wersji był stosowany również podczas komplety. Analizując treść
księgi dowiadujemy się, jaką rolę pełnił celebrans godzin kanonicznych.

. Processionarium zawierające śpiewy i modlitwy na procesje rozpoczyna kil-
kustronicowe wyjaśnienie De processionibus in genere. Dalej znajdują się
śpiewy na poszczególne procesje celebrowane podczas uroczystości i szczegól-
nych okazji. Między innymi zawiera śpiewy przy obrzędzie obmycia ołtarzy
i stóp w Wielki Czwartek, wielkopiątkowe improperia, procesję nieszporną
w oktawie Zmartwychwstania, obrzędy uroczystego wprowadzenia do klasz-
toru przybywających legatów, prałatów i świeckich władców, a także obrzęd
pogrzebu. Wspomina również o uroczystym przyjęciu konwentu. W ostatnim
wypadku zawiera jedynie rubryki opisujące przewidziany obrzęd, a antyfony
zaleca dobrać zgodnie z tytułem kościoła. Wydaje się, że w klasztorach, w któ-
rych czczono świętych innych niż wymienieni we wzorcu, można było dodać
procesje ku ich czci. Ze względu na to, że procesje były połączone z mszą,
a kiedy indziej następowały po liturgii godzin, trudno tę księgę przyporządko-

W tabeli . oznaczone numerami  – .
Spis obrzędów umieszczono na początku księgi: „Libellus iste qui collectarium dicitur eo quod

propter collectas sive orationes habendas in promptu principaliter scriptus est vel quia in unum
sunt in eo collecte ea que dicenda sunt a sacerdote extra officium misse continet ista per ordinem: I,
Kalendarium sanctorum. II, Modum inchoandi horas. III, Modum dicendi capitula ad horas. IV,
Modum dicendi orationes et varietates terminandi. V, Quomodo sit dicendum Confiteor. VI, Modum
dicendi preces. VII,Modum terminandi horas a sacerdote. VIII, Benedictiones lectionum inmatutinis.
IX, Capitula de tempore et de sanctis. X, Orationes de tempore et de sanctis et demortuis. XI, Officium
in recipiendis disciplinis. XII, Officium in receptione novitiorum. XIII, Officium in electionibus. XIV,
Orationes pro capitulo generali et pro pergentibus ad illud. XV, Benedictiones itinerantium. XVI,
Officium recipiendi ad beneficia Ordinis. XVII, Modum dicendi Pretiosa. XVIII, Benedictionem
mense. XIX, Officium in collatione tempore ieiunii. XX, Benedictionem post completorium. XXI,
Benedictionemad sermonem. XXII, Benedictionem vestiumprofitentium. XXIII, Benedictionemaque
et officium in aspersione. XXIV, Principia antiphonarum inchoandarum ab illo qui facit officium.
XXV, Modum dicendi versiculos ante laudes et ipsos versiculos. XXVI, Modum communicandi
infirmos. XXVII, Officium extreme unctionis. XXVIII, Officium in transitu fratris faciendi usque ad
sepulturam. XXXIX, Modum recipiendi extraneos ad sepulturam”. Prototyp liturgii dominikańskiej,
f. r. Transkrypcja P.-M. Gy OP, Documentation concernant le ms. Santa Sabina XIV L 1, dz. cyt.,
s. –.

Por. uwagi na s.  niniejszego opracowania.
Prototyp, f. v–v.
Por. Prototyp, f. v. „Libellus iste qui processionarius dicitur scribatur in quolibet conventu integra-

liter cum omnibus rubricis et notulis precedentibus et processionibus sequentibus, qui pertineat ad
cantorem propter rubricas. In ceteris vero libellis scribantur tantummodo processiones sicut scripte





.. Źródła do analizy rytu dominikańskiego

wać do zbioru rękopisów mszalnych lub poświęconych liturgii godzin. Należy
raczej uznać, że jest swoista i zawiera te elementy officium ecclesiasticum,
które wykraczają poza ramy prostego podziału na liturgię mszalną i godziny
kanoniczne.

. Psalterium, które rozpoczyna się zestawem wersetów i responsoriów krótkich
wykorzystywanych w liturgii godzin. Następnie zawiera tygodniowy układ
psalmów wraz z antyfonami. Zostało przygotowane jako księga chórowa, dla-
tego psalmy podzielono w niej na wersety, z których każdy rozpoczyna się
czerwonym bądź niebieskim kapitalikiem informującym o zmianie chóru wy-
konującego dany wers. Po psalmach, w takim samym układzie graficznym,
zamieszczono kantyki biblijne, na końcu których dodano Magnificat, Bene-
dictus i Nunc dimittis, dwa wyznania wiary (Quicumque i Credo in Deum)
oraz Litanię do wszystkich Świętych i Te Deum. Ostatnią część księgi stanowi
codzienne oficjum o Najświętszej Maryi Pannie.

. Breviarium określone w przywołanym wyżej liście Humberta jako „przeno-
śne”, służyło przede wszystkim braciom, którzy byli w podróży lub przebywali
poza klasztorem. Wspomnieliśmy, że już od  roku pozwalano im posiadać
brewiarz i przenośną Biblię. Od  roku Zakon dysponował ujednoli-
conym wzorcem księgi, co powinno zażegnać trudności powodowane przez
wielość wcześniej wykorzystywanych wariantów oficjum. Brewiarz nie zawiera
psałterza, rzekomo znanego na pamięć. Przytacza natomiast wybrane ru-
bryki, które są prawie identyczne z przepisami Ordinarium. Różnią się jedynie
w zakresie koniecznych zmian wprowadzonych po to, by pominąć rolę chóru.

. Lectionarium zawiera czytania na liturgię godzin z zaznaczenim odpowied-
nich podziałów kolejnych zdań tak, by można było wykonać je śpiewem. Księga
rozpoczyna się wstępem, w którym przedstawiono zasady notacji i związane
z nimi wskazówki wykonawcze dla lektorów. Na szczególną uwagę zasługuje
drugi temat wstępu: identyfikacja źródeł, z których zaczerpnięto czytania.
Humbert, twórca lekcjonarza, w każdym wypadku starał się bardzo dokładnie
określić autora wykorzystanego tekstu, a jeśli nie był w stanie zidentyfikować
twórcy, przed czytaniem umieszczał odpowiednią rubrykę. Poza tym wstęp
dostarcza opisu reguł, którymi należy się kierować przy doborze czytań w po-
szczególne dni roku. Po wstępie zanotowano przykłady modus legendi wraz
z nutami, po których następuje część właściwa księgi. Co ciekawe, we wstępie
czytamy: „Prima autem pars hujus libri continet lectiones de tempore, prout
legende sunt in conventibus. Secunda lectiones de sanctis. Tertia de brevia-

sunt per ordinem infra notatum”. Transkrypcja za P.-M. Gy OP, Documentation concernant le ms.
Santa Sabina XIV L 1, dz. cyt., s. .

Por. MOPH ., s. , , .
Por. P.-M. Gy OP, Documentation concernant le ms. Santa Sabina XIV L 1, dz. cyt., s. .
Część sanctorale wydana krytycznie w: A.-É. Urfels-Capot, Le sanctoral du lectionnaire de l’office

dominicain (1254 – 1256) — edition et étude d’apres le ms. Rome, Sainte-Sabine XIV L1. „Eccle-
siaśticum officium secundum ordinem fratrum prædicatorum”, Paris . Dostęp przez stronę
internetową: http://elec.enc.sorbonne.fr/sanctoral/ — (//). Omówienie temporale, por. R.
Étaix, Les leçons patristiques de l’office temporal dans le lectionarium et le breviarium du „Proto-
type” dominicain, [w:] Aux Origines de la liturgie dominicaine…, dz. cyt., s. –. Omówienie
sanctorale, por. A.-É. Urfels-Capot, Le sanctoral du lectionnaire de l’office, [w:] Tamże, s. –.
Ogólne omówienie tekstów biblijnych, por. G. Dahan, Les textes bibliques dans le lectionnaire du
„Prototype” de la liturgie dominicaine, [w:] Tamże, s. –.

Por. wspomniane wyżej omówienia.



http://elec.enc.sorbonne.fr/sanctoral/


. R     

riis portatilibus”. Trzecia część jednak jest pominięta, ponieważ zawarto ją
w poprzedniej księdze Prototypu.

. Antiphonarium służyło braciom w chórze, dlatego zawiera śpiewy składające
się na liturgię wszystkich godzin kanonicznych na niedziele, święta i uroczy-
stości najpierw de tempore, a następnie de sanctis (od f. v), a więc antyfony,
responsoria prolixa, wersety, hymny. Dodatkowo antyfony maryjne ad libi-
tum i po komplecie oraz Te Deum.

Zatem aby uroczyście odprawić godziny kanoniczne należało posłużyć się Col-
lectarium, psałterzem, antyfonarzem i lekcjonarzem, a niekiedy omówionym niżej
Pulpitarium. Podobnie, aby odprawić mszę konwentualną również należało użyć
pięciu ksiąg, które zostały zebrane w drugiej części Prototypu. Były to:

. Graduale, które zawierało wszystkie śpiewy mszalne chóru. Na początku
księgi zostały rozpisane warianty Gloria Patri w ośmiu tonach dodawane do
introitów oraz responsoria Asperges me i Vidi aquam na pokropienie wodą
święconą przed mszą konwentualną. Część właściwa graduału zawierała oficja
(introity), responsoria (graduały), śpiewy Alleluia lub tractus, offertoria i anty-
fony na komunię najpierw dla temporale, następnie dla sanctorale i tekstów
wspólnych, a na końcu na wspomnienia Najświętszej Maryi Panny. Graduał za-
mykają uzależnione od rangi dnia warianty części stałych oraz zbiór sekwencji.
Księga zawiera również śpiewy wykonywane przez solistów, ale są to wersety
wykorzystywane jedynie w dni nieświąteczne.

. Pulpitarium wykorzystywane zarówno podczas mszy jak i w liturgii godzin
podczas dni uroczystych, służyło kantorom śpiewającym od pulpitu znajdu-
jącego się pośrodku chóru. Nie zawiera rubryk ani wyjaśnienia, jak należy
go używać, co w przeszłości badaczom sprawiało trudności w identyfikacji
rękopisów. Na jego treść składają się jedynie intonacje antyfon, całe wersety
responsoriów i śpiewy takie jak psalm wezwania. Układ księgi jest analogiczny
do pozostałych (temporale, sanctorale, textus communis).

. Missale conventuale, który został tak przygotowany, aby służyć celebransowi
mszy konwentualnej. W związku z tym nie zawierał części, których kapłan
nie był zobowiązany odmawiać samodzielnie, a wystarczyło, by ich słuchał
(w szczególności brakuje czytań). Dlatego można go zakwalifikować jako sa-
kramentarz, a nie mszał w znaczeniu dosłownym.

. Epistolarium zawierające teksty wykonywane przez subdiakona, w szczególno-
ści wyjątki z Biblii służące jako epistola i czytania je poprzedzające w mszach

Analiza Hymnarium Prototypu, jego częściowa transkrypcja i porównanie ze źródłami sprzed
reformy, por. I. Smith OP, The Hymns of the Medieval Dominican Liturgy, [thesis], University of
Notre Dame .

W tabeli . oznaczone numerami  – .
Omówienie i porównanie z księgami z epoki, por. R.B. Haller, Early DominicanMass Chants: AWit-

ness to Thirteenth-Century Chant Style, [dysertacja], Catholic University of America, Washington
.

Quétif i Échard tak opisali jego zawartość: „Omnia continet ab uno, duobus, quatuor in medio ad
pulpitum canenda: Gloria responsoriorum octo tonorum, Venite exultemus octo tonorum, intona-
tiones antiphonarum, versus responsoriorum, litanias, versus gradualium post epistolas, tractus,
alleluia, haec universa in nota”. J. Quétif., J. Échard, Scriptores ordinis prædicatorum recensiti,
notisque historicis et criticis illustrati, t. , Paryż , s. .

Por. P.-M. Gy OP, Documentation concernant le Ms. Santa Sabina XIV L 1, dz. cyt., s. .
Por. tamże, s. . D. Jurczak OP, Vangelo e la liturgia domenicana…, dz. cyt., s. –.





.. Źródła do analizy rytu dominikańskiego

wigilijnych. Zbiór został poprzedzony zasadami śpiewu czytań w trakcie
mszy, a każdy tekst został przygotowany do śpiewu przez wprowadzenie odpo-
wiedniego podziału za pomocą znaków interpunkcyjnych.

. Evangelistarium to księga analogiczna do poprzedniej ale przeznaczona dla
diakona. Dlatego zawiera zasady śpiewania Ewangelii, Pasji i Exultetu, a oprócz
nich perykopy ewangeliczne na każdy dzień w podziale takim, jak w innych
księgach: temporale, sanctorale, textus communis i o Najświętszej Maryi Pan-
nie. Podobnie jak w księdze subdiakona również tutaj fragmenty Ewangelii
zostały podzielone znakami interpunkcyjnymi, by ułatwić zastosowanie reguł
muzycznych, a przez to umożliwić śpiew perykop.

Ostatnią księgą Prototypu jest Missale minorum altarium przeznaczony do od-
prawiania mszy cichej. Dlatego zawiera kompletny zestaw tekstów mszalnych wraz
z czytaniami, pozbawiony jednak jakichkolwiek śpiewów i ze skrótami rytuału, które
obowiązywały w tej formie celebracji. Otwiera go wyjaśnienie posługi ministranta
i wskazania dla prezbitera. Tekst rubryk jest zależny od Missale conventuale.

Lp. Tytuł księgi Folio Treść
 O r – r
 M r – v Kalendarz zmarłych (). Tabula offi-

ciorum (). Martyrologium Usuarda
(r–r). Wyjątki Ewangelii (v–r).
Reguła św. Augustyna (v). Konstytucje
(r–v).

 C r – r Kalendarz liturgiczny (r–v). Zasady
odmawiania modlitw, Confiteor, bene-
dykcje lektorów itp. (v–v). Oracje
w liturgii godzin (v–v). Modlitwa
Pretiosa (r). Benedictio mensæ, be-
nedykcje okolicznościowe, poświęcenie
soli i wody (v–r). Wersy i incipity
antyfon intonowanych przez celebransa
liturgii godzin (r–v). Wiatyk i na-
maszczenie. Pogrzeb obcego (v–v).

 P v – v Rubryki odnośnie do procesji w ogólno-
ści (v–v). Śpiewy i oracje na proce-
sje (v–v).

 P r – v Responsoria krótkie (r–r). Modus
psallendi (v–v). Psalmy i antyfony
(v–v). Kantyki, Quicumque, Credo
inDeum, Litania dowszystkich Świętych,
Te Deum, Oficjum codzienne o Najświęt-
szej Maryi Pannie (v–r)

 B r – v Ruryki (r). Część zasadnicza.

Zestawienie epistoł dominikańskich i porównanie ich ze zbiorem franciszkańskim, por.M.O’Carroll
SND, The Lectionary for the proper of the year in the dominican and franciscan rites of the thirteenth
century, AFP nr  (), s. –.

Wydanie krytyczne wraz z omówieniem księgi D. Jurczak OP, Vangelo e la liturgia domenicana…,
dz. cyt. Omówienie księgi i porównanie jej z rękopisami cysterskimi, por. Y. Załuska, Evangéliaire
du ‘Prototype’ dominicain et évangéliaire du ‘Prototype’ cistercien, dz. cyt., s. –.

Wydane drukiem wraz z tekstem Ordinarium, por. Ordinarium, dz. cyt., s. –.





. R     

Lp. Tytuł księgi Folio Treść
 L r – v Lekcje temporale (r–v), Lamen-

tacje Jeremiasza z nutami (r–r).
Lekcje sanctorale (r–v). Lekcje
oficjum o Najświętszej Maryi Pannie
(v–r) i za zmarłych ().

 A r – r Część zasadnicza bez pierwszej karty:
temporale (r–r) oraz sanctorale
i de sanctis (v–v). Antyfony ma-
ryjne i Te Deum (v–r). Hymna-
rium wyróżnione własnym nagłówkiem
w paginie (r–r).

 G r – r Gloria Patri w introitach (). Część za-
sadnicza. Kyriale (v–v). Sekwen-
cje (v–r).

 P r – r Gloria Patri używane w responsoriach
(r). Psalm Wezwania w ośmiu to-
nach (r–r). Incipity i wersety prze-
znaczone dla kantorów liturgii godzin
(r–v). Wersety i incipity przezna-
czone dla kantorów liturgii eucharystycz-
nej (v–r), w tym śpiewy z liturgii
Triduum paschalnego (r–r).

 M C r – v Wprowadzenie De officio ministrorum
altaris (r–r). Formularzemszalne
na dni temporale do Wielkiej Soboty
(r–v). De officio sacerdotis z czę-
ściami stałymi, prefacjami i Kanonem
(v–v). Formularze mszalne tem-
porale od Niedzieli Zmartwychwstania
(v–v). Formularze mszalne san-
ctorale (r–r). Sekwencje (r –
v).

 E r – v Modus legendi epistolam (r). Część
zasadnicza.

 E v – v Modus legendi evangelium (v–r).
Część zasadnicza, w tym: Liber genera-
tionis (v–v). Pasje (r–v).
Exultet (v).

 M M A r –  Układ analogiczny do Missale Conventu-
ale. Części stałe mszy (r–r).

Tabela .: Księgi Prototypu liturgii dominikańskiej.

... N  Prototypu liturgii dominikańskiej

Ujednolicenie liturgii Zakonu wymagało spójnego systemu tworzenia kopii rękopi-
sów liturgicznych oraz takiego ich przygotowania, by formy i środki wykorzystywane
w celebracji były jednoznacznie określone. System pracy panujący w skryptorium St.
Jacque oraz rubryki zapewniały częściowe osiągnięcie tak sformułowanego celu. Na-
leżało jednak zadbać, by księgi powstające poza Paryżem również charakteryzowały
się skrupulatnym odwzorowaniem treści poddającej się jednoznacznej interpreta-
cji, przewidzianej przez twórców liturgii dominikańskiej. Największym wyzwaniem
w tym zakresie było osiągnięcie jednolitej interpretacji materiału nutowego. Należy
pamiętać, że śpiew liturgiczny stanowił podstawę celebracji. W zasadzie żadna litur-





.. Źródła do analizy rytu dominikańskiego

gia sprawowanawewspólnocie klasztornej niemogła obyć się bezmuzyki. Braciom
zezwalano na recytację jedynie mszy cichych lub godzin kanonicznych odmawianych
w podróży, a każda publiczna celebra klasztorna wymagała śpiewu. Trudno sobie
wyobrazić, by tak istotnej kwestii, jaką były wskazówki wykonawcze dla kantorów
i chóru nie określono precyzyjnie. W samym Prototypie znajdujemy jedynie lako-
niczne uwagi poświęcone temu zagadnieniu. Zawiera je wstęp do antyfonarza, gdzie
sformułowano zasady obowiązujące przy przepisywaniu ksiąg liturgicznych oraz
przedstawiono podstawowe melodie psalmodii. Skrótowość uwag jest zbyt duża, by
pozwalała na jednoznaczną interpretację neum. Mimo to wydaje się, że dominikanie
nie dostrzegali znaczących trudności w tym zakresie. Prawdopodobnie osiągnęli za-
mierzoną spójność wykonawczą dzięki specyficznemu zapisowi muzycznemu, który
stosowali w egzemplarzach wzorcowych, a w konsekwencji w księgach liturgicznych.
Choć szczegółowe przedstawienie interpretacji neum stosowanych przez domini-
kanów nie jest celem niniejszego opracowania, ze względu na ważkość tematu nie
można zupełnie pominąć tego zagadnienia. Skoro kaznodzieje zamierzali osiągnąć
jedność liturgii w całym Zakonie, a środkiem do tego były egzemplarze wzorcowe,
należy choćby pobieżnie wskazać metody, jakimi dążyli do wyznaczonego sobie celu.

Analiza wspomnianego wstępu do antyfonarza pozwoli wskazać środki zastoso-
wane przez dominikanów do uzyskania spójności nie tylko w zapisie ale i w formie
śpiewu.W Prototypie (XIV L ) brakuje strony, na której znajdował się ów prolog. Jest
to jedyna karta, która uległa zniszczeniu w rękopisie. Dysponujemy jednak odpisami
wstępu z kopii hiszpańskiej (MS SAL.-CL.) i wzorca należącego do generałów
Zakonu (Add ). Dodatkowo podobne wstępy znajdowały się w księgach innych
zakonów. Dla naszych badań najważniejszymmateriałem porównawczym będą księgi
franciszkańskie. Okazuje się bowiem, że tekst zanotowany przez dominikanów jest
w pewnej mierze redakcją i skrótem analogicznych reguł obowiązujących od 
roku w Zakonie Braci Mniejszych. Poniżej w tabeli . przedstawiamy zestawienie
obu tekstów.

Możemy zauważyć, że tekst dominikański w porównaniu z franciszkańskim jest
zwięzły, opuszcza znaczne fragmenty pierwowzoru. Koncentruje się na tym co naj-
istotniejsze, a pomija powtórzenia lub uwagi drugorzędne. W punkcie pierwszym
zaleca stosowanie nut kwadratowych w takim porządku, aby zapewnić ich czytel-
ność. W drugim akapicie poleca sumienne kopiowanie liter, nut oraz pauz (virgulæ
pausarum). W trzecim natomiast nakazuje stosowanie kustoszy. Tego zapisu brak
we wstępie braci mniejszych. Na końcu nakazuje, aby księga po przepisaniu była po-
równana z egzemplarzem wzorcowym. Natomiast całkowicie pomija zasady ogólne
dotyczące tworzenia ksiąg (punkt czwarty w tekście franciszkanów). Jest to zabieg
zrozumiały skoro w tym czasie w Zakonie Braci Kaznodziejów funkcjonowały już
dobrze zorganizowane skryptoria. Mimo swej skrótowości tekst ma duże znaczenie
dla uzyskania jednolitej formy śpiewu w klasztorach kaznodziejów.
O znaczeniu śpiewu dla budowania tożsamości Zakonu, por. I. Smith OP, Dominican Chant and

Dominican Identity, „Religions”, nr  (), s. –.
Szczegółowa analiza zależności tekstu dominikańskiego od wersji franciszkańskiej por. M. Huglo,

dz. cyt., s. –, –.
Transkrypcja za B.F. Suárez, El exemplar de la liturgia dominicana de Salamanca, dz. cyt., s.

–.
S.J.P. van Dijk, Sources of the Modern Roman Liturgy. The Ordinals by Haymo of Faversham and

Related Documents (1243-1307), dz. cyt., s. .





. R     

Reguły dominikańskie Reguły franciszkańskie

In antiphonariis et gradualibus et aliis libris can-
tus fiant note quadrate cumquatuor lineis debito
modo distantibus ne nota hic inde comprimatur
ab eis.

In primis iniungitur fratribus, ut de cetero, tam
in gradualibus quam antlphonariis nocturnis et
aliis, faciant notamquadratamet quatuor lineas,
omnes rubeas sive nigras. Et littera aperte et
distincte scribatur, ita quod nota congrue su-
per suam litteram valeat ordinari. Et fiant linee
modo debito distantes, ne nota hinc inde compri-
matur ab eis.

Nullus scienter litteram aut notam mutet, sed
teneantur littera et note et uirgule pausarum.

Secundo quod custodiant eandem litteram, ean-
dem notam cum suis ligaturis, easdem pausas,
que in exemplaribus correctis cum magna dili-
gentia continentur, nichil scienter addito vel re-
moto.

Puncta etiam directiua posita in fine linearum
ad innuendum ubi prima nota sequentis linee
debeat inchoari diligenter a notatoribus obseru-
entur.
Antequam legatur uel cantetur de cetero in qu-
ocumque libro de nouo scribendo prius liber bis
ad correcta exemplaria corrigatur.

Tertio quod quemlibet librum scriptum post ex-
emplaria ter ad minus, antequam ligetur vel po-
natur in choro, corrigant diligenter tam in lit-
tera quam in nota, ne ista opera, sicut solitum
est, propter defectum correctionis corrumpantur.
Idem dicitur de ordinariis breviari et missalis et
missalibus, etiam postquam ea habuerint.
Quarto ut, postquam habuerint correcta gradu-
alia, ordinaria predicta et missalia, faciant offi-
cium secundum quod in eisdem continetur. Nec
faciant huiusmodi opera scribi vel notari a secu-
laribus aliqua ratione, si habere valeant fratres
ordinis qui hec scribere et notare noverint com-
petenter. Quod si nesciunt, addiscant et cogantur
ad hoc per suos superiores, quia seculares omnia
fere que scribunt vel notant corrumpunt.

Tabela .: Zestawienie reguł przepisywania ksiąg u dominikanów i franciszkanów.

Po pierwsze prolog antyfonarza poleca zapisywać melodie w nutach kwadrato-
wych (nota quadrata). Dotychczas nuty kwadratowe stosunkowo rzadko wykorzysty-
wano w księgach liturgicznych, choć akurat zachowane manuskrypty sprzed reformy
Humberta również posługiwały się neumami kwadratowymi. Jak wspomnieliśmy
wyżej konsekwentne ich użyciewprowadzili do swoich ksiąg franciszkanie, sporadycz-
nie używali ich kanonicy i kartuzi w szczególności na terenach północnych Włoch
i Francji. Ten typ pisma nutowego powstał w kręgu twórców polifonii, przyjął się
również u truwerów i trubadurów. Pozwalał bowiem na określoną interpretację
rytmiczną utworu, bez której nie było możliwe wykonywanie muzyki wielogłosowej.
W czasach Humberta użycie nota quadrata dla notowania śpiewu liturgicznego było
Por. szczegółowe omówienie: Ph. Gleeson, Dominican liturgical manuscripts from before 1254, AFP

 (), s. –. A. Dirks OP, De tribus libris manu scriptis primaevae liturgiae dominicanae,
AFP  (), s. –.

Por. W. Apel, Die Notation der Polyphonen Musik, Leipzig , s. –. [Oryginał angielski:]
Notation of Polyphonic Music 900 – 1600, Cambridge .

Por. D. Hiley, Western plainchant. A Handbook, Oxford , s. .





.. Źródła do analizy rytu dominikańskiego

zabiegiem wciąż rzadkim. Dominikanie jednak polecają właśnie nim posługiwać się
w nowych księgach liturgicznych, a dodatkowo dbają o czytelność neum i ligatur
(połączenia nut w grupy). Kopiści wywiązywali się z tego zadania nader sumiennie.
Dziś z dużą dozą pewności możemy stwierdzić, że zastosowanie nut kwadratowych
przez dominikanów było spowodowane tym, że przekazywały informacje zarówno
o melodii jak i rytmie śpiewu. Zatem śpiewy zanotowane w Prototypie jedynie
w kilku przypadkach domagały się komentarza uściślającego zasady wykonawcze.
Dostarczył ich Humbert de Romanis w Komentarzu do Konstytucji, w którym wyja-
śnia, jaką długość nut i pauz należy stosować w utworach, które w Prototypie zostały
opisane szczątkowo lub z innych powodów mogły nastręczać trudności w zakresie
odpowiedniej interpretacji rytmicznej. W szczególności skupił się na omówieniu:
długości nut w połowie i na końcu wersetu psalmów i kantyków; śpiewów rymowa-
nych (hymnów i sekwencji, w których można było domyślać się stosowania zasad
rytmicznych analogicznych do recytacji poezji) oraz śpiewów takich jak Gloria in
excelsis, Credo i Te Deum. Podał też zasady różnicowania czasu odmierzającego
długość nut i pauz w zależności od rangi dnia oraz odmienny od mniszego sposób
wykonywania antyfon. Poza tymi wyjątkami wszystkie inne śpiewy — zdaniem
Humberta — były wystarczająco dokładnie wyjaśnione za pomocą zapisu nutowego
i uwag w Ordinarium.

Po drugie wstęp do antyfonarza równą wagę przywiązuje do pauz (virgulæ pau-
sarum). Mowa tu o pionowych kreskach przebiegających przez czterolinię. Zapis
stosowany w księgach dominikańskich i franciszkańskich zawiera ich bardzo wiele,
z tym że reguły braci mniejszych w dbałości o czytelność zapisu nut i pauz były od
dominikańskich bardziej wymagające. Pauzy były istotne z tego samego powodu
co odpowiednie odwzorowanie nut kwadratowych — informowały o długości przerw
w śpiewie.

Zastosowanie nut i pauz poddających się ścisłej interpretacji rytmicznej pozwa-
lało uniknąć zamieszania w chórze. Dla dokładnego zobrazowania zasad rytmicznych
śpiewu liturgicznego dominikanów w XIII wieku należy odwołać się do Tractatus
de Musica Hieronima z Moraw. Daty urodzenia ani śmierci autora nie są znane,
E. Giraud poddała analizie sześć rękopisów liturgicznych, które powstały w czasach reformy i krótko

po jej wprowadzeniu. Jej badania wykazują zdumiewającą zbieżność egzemplarzy wzorcowych
między sobą i tworzonych na ich podstawie kopii. Zaobserwowane różnice są niezmiernie rzadkie
i dotyczą kwestii drugorzędnych lub są wynikiem kilku przeoczonych pomyłek. Podobieństwo liga-
tur jest równie duże. Por. E. Giraud, Totum officium bene correctum habeatur in domo: Uniformity
in the Dominican Liturgy, [w:] Making and Breaking the Rules: Discussion, Implementation, and
Consequences of Dominican Legislation, [red.] C. Linde, Oxford , s. –.

Por. T. Grabowski OP, Trzynastowieczny chorał dominikański, dz. cyt., s. –.
Por. B. Matusiak OP, Dominikańskie „Brevitas” w świetle źródeł, „Teofil”  (), Kraków, s. –.
Por. Humbertus de Romanis, Expositio in Constitutiones, dz. cyt., s. –.
Por. tamże, s. . Dodatkowe uwagi H. Riemann, Geschichte der Musiktheorie im IX–XIX Jahr-

hundert, [wyd. ang. przejrzane i uzupełnione przez] R.Η. Haggh, History of Music Theory, [wyd. ],
New York , s. .

Por. Humbertus de Romanis, Expositio in Constitutiones, dz. cyt., s. –.
Por. tamże, s. .
Por. tamże, s. .
Por. M. Huglo, Comparaison du „Prototype” du couvent Saint-Jacques de Paris avec l’exemplaire

personnel du maître de l’Ordre des Prêcheurs, dz. cyt., s. .
Dwa wydania traktatu: Hieronimus de Moravia, De musica, [red.] S. M. Cserba OP, [w serii:] Fre-

iburger Studien zur Musikwissenschaft, t. , Regensburg . Hieronimus de Moravia, Hieronymi
de Moravia Tractatus de musica, [red.] Ch. Meyer, G. Lobrichon, Turnhout . Omówienie





. R     

można natomiast zasadnie przypuszczać, że w czwartej ćwierci XIII wieku przebywał
w klasztorze St. Jacques, gdzie też spisał swoje dzieło. Co prawda Tractatus deMusica
nie został szeroko rozpowszechniony mimo, iż jest to jedyny traktat o prowieniencji
dominikańskiej powstały w czasie bliskim reformie liturgicznej, którego autor skupia
się na praktyce wykonawczej śpiewu. Jednak zdaje się być dziełem deskryptywnym
a nie preskryptywnym i jako takie zawiera wskazówki interpretacyjne nota quadrata
stosowane u dominikanów w okresie wprowadzenia reformy liturgicznej. Wskazują
na to cytowane w Tractatus de Musica wstęp do antyfonarza z Prototypu i zapisy
z Konstytucji kaznodziejów, a także terminologia podobna do tej, którą posługiwał
się Humbert i szczególnie detaliczny opis rytmizacji neum i ich ligatur na przykła-
dach śpiewów zaczerpniętych z repertuaru dominikańskiego. Dzieło Hieronima
z Moraw dostarcza kompletnych zasad odczytania zapisu nutowego z ksiąg domini-
kańskich i usuwa wszelką wieloznaczność rytmiczną, z którą mogliby mierzyć się
wykonawcy. Stosując jego zasady do zapisu nutowego z Prototypu otrzymujemy śpiew
menzuralny o rytmie swobodnym, w którym poszczególne długości dźwięków są
określone, choć utwór nie został przypisany do określonego modi rytmicznego.

Po trzecie istotną zasadą wymienioną we wstępie do antyfonarza jest nakaz stoso-
wania kustoszy (puncta directiva, później custos), znaków umieszczanych na końcach
czterolinii wskazujących wysokość dźwięku następnego. Stosowanie takiego rozwią-
zania znane było już od X wieku na terenie Akwitanii i Benewentu. Ale na północ
od Loary w wieku XIII nie było jeszcze rozpowszechnione, choć z biegiem czasu

traktatu znajduje się w kilku pozycjach. Najnowsze polskie opracowania: M. Olejarczyk, Traktat
Hieronima z Moraw. Kontekst historyczny, treść i przeznaczenie, „Kieleckie Studia Teologiczne”, nr
 (), s. –. M. Olejarczyk, Teoria rytmu Hieronima z Moraw, [w:] Cantare amantis est.
Wieloautorska monografia naukowa z okazji 80. urodzin ks. prof. dr. hab. Ireneusza Pawlaka, [red.]
W. Hudek, P. Wiśniewski, Lublin , s. –. Wcześniejsze obcojęzyczne omówienia traktatu:
F. Hammond, E. Roesner, „Hieronymus de Moravia”, [w:] The New Grove Dictionary of Music and
Musicains, t. , Oxford , s. –; G. Reese, Music in the Middle Ages, New York , s.
–, –; H. Riemann, dz. cyt., s. –; J. Morawski, Teoria muzyki w średniowieczu.
Wybrane zagadnienia, Warszawa , s. . Trudność stanowi dokładna datacja traktatu. K. Levy,
A Dominican Organum Duplum, „Journal of the American Musicological Society”, t. ,  (),
proponuje — ze względu na reformę liturgiczną ukończoną około  roku i odpowiadające jej
wskazówki Hieronima — trzecią ćwierć XIII wieku. F. Hammond i E. Roesner, dz. cyt., zwracają
uwagę, że traktat Hieronima sprawia wrażenie, jakby był zależny od komentarza św. Tomasza
z Akwinu do De cælo et mundo Arystotelesa. Oznacza to, że nie mógł powstać przed rokiem .
Natomiast według K. Bergera dominikanin spisał swój podręcznik pomiędzy  a  rokiem.
Por. K. Berger, Ręka Gwidona a sztuka pamięci, „Muzyka”, Rocznik XLVIII, (), , s. –.
Postać autora jest bardzo intrygująca, ponieważ niewiele wiadomo o jego pochodzeniu. Sugeruje
się, że mógł nawet pochodzić z prowincji polskiej. Por. K. Neścior OP, Quid sit musica? Hieronima
z Moraw filozofia muzyki na tle muzycznej myśli średniowiecza, Kolegium Filozoficzno-Teologiczne
oo. Dominikanów w Krakowie , s. –. Należy odrzucić hipotezę, że pochodził ze Szkocji
(por. A. Gastoué, Un dominicain professeur de musique au XIIIe siècle, Fr. Jérôme de Moravie et
son oeuvre, [w:] AFP  (), s. –. Ch. Meyer, „Hieronimus de Moravia”, [w:] Die Musik
in Geschichte und Gegenwart, Algemeine Enzyklopädie der Musik, Kassel , t. , k. .),
a najprawdopodobniej był dominikaninem z terenu Czech.

Por. szczegółowe omówienie w: M. Olejarczyk, Teoria rytmu Hieronima z Moraw, dz. cyt., s.
–.

Dyskusją na temat rytmuw chorale zajmuje się wielu autorów. Por. bibliografia uD. Hiley’a,Western
plainchant. A Handbook, Oxford . W. Apel, Gregorian chant, Indiana . H. Riemann,
Geschichte der Musiktheorie im IX–XIX Jahrhundert, dz. cyt. Proponuję tłumaczenie angielskiego
„free rythm” przez „rytm swobodny”.





.. Źródła do analizy rytu dominikańskiego

pojawi się w księgach kanoników i mnichów. Franciszkanie w prologu do swoich
ksiąg mogli opuścić tę regułę, ponieważ ich manuskrypty powstawały w Asyżu lub
Rzymie, gdzie od dawna posługiwano się wspomnianą metodą. Dla paryskich do-
minikanów reguła mogła być nieznana, a zatem należało ją szczególnie podkreślić.
Dodatkowo możemy przypuszczać, że był to sposób ułatwiający nie tylko wykonanie
śpiewu ale również korektę ksiąg, na której dominikanom szczególnie zależało. W ko-
piach kustosz musiał niejednokrotnie wypaść w innym miejscu niż w egzemplarzach
wzorcowych. Gdy kantor weryfikujący jakość przepisanego materiału natrafiał na nie-
zgodność pomiędzy kustoszem a kolejnym dźwiękiem, mógł łatwiej wychwycić błąd.
Wobec tego zasada była odzwierciedleniem dbałości o brak uchybień w materiale
nutowym, a w związku z tym świadczy o wadze, jaką dominikanie przywiązywali do
tego, aby w całym Zakonie obowiązywały te same melodie śpiewów liturgicznych
i jednolity sposób ich wykonania.

Por. M. Huglo, Comparaison du „Prototype” du couvent Saint-Jacques de Paris avec l’exemplaire
personnel du maître de l’Ordre des Prêcheurs, dz. cyt., s. –.







 

UWAGI OGÓLNE O SPRAWOWANIU EUCHARYSTII W RYCIE
DOMINIKAŃSKIM

Przed rozpoczęciem rekonstrukcji mszy celebrowanej w zwyczaju dominikańskim
rytu rzymskiego z XIII wieku powinniśmy przygotować narzędzia, które pozwolą
przeprowadzić wnikliwą analizę. Dlatego w niniejszym rozdziale skupimy się w pierw-
szym rzędzie na wyodrębnieniu poszczególnych części mszy świętej. Dominikańska
forma celebracji Eucharystii odznaczała się charakterystycznymi cechami, nie była
jednak złożona z części właściwych wyłącznie liturgii kaznodziejów. Mimo to trzy-
nastowieczni teologowie Zakonu wypracowali własne rozumienie celebracji. Poddali
ryt mszy analizie i zaproponowali jego formalny podział. Korzystając z ich osiągnięć,
opracujemy schemat wydzielający poszczególne części mszy. W ten sposób ułatwimy
zarówno porównanie średniowiecznego sposobu celebracji z innymi formami rytu
rzymskiego, jak też przygotujemy narzędzie pozwalające zorganizować treść opra-
cowania. W kolejnych zagadnieniach rozdziału skupimy się na wyróżnieniu form
celebracji Eucharystii ze względu na ich publiczny lub prywatny charakter, a także na
obowiązku mszalnym oraz liczbie mszy, które należało odprawić w klasztorze danego
dnia. Dzięki temu stanie się jasne, czym różniła się tak zwana msza konwentualna od
mszy cichej i jakie występowały pomiędzy nimi zależności. Na koniec przyjrzymy się
zasadom, dzięki którym średniowieczni predykanci wybierali odpowiedni formularz
mszalny. W tym celu poddamy analizie temporale kalendarza liturgicznego, którym
się posługiwali. Oraz omówimy sanctorale i zaproponujemy swoistą tabelę pierw-
szeństwa świąt. Pozwoli ona zrozumieć, które rubryki ksiąg liturgicznych zawartych
w Prototypie należy brać pod uwagę w dane dni roku kościelnego.

.. W   

Chcąc poprawnie zrekonstruować ryt Eucharystii sprawowanej według zwyczaju do-
minikańskiego i w ten sposób odtworzyć kompletny i spójny obraz celebracji, należy
uchwycić to, co stanowi jej odrębne części. Usystematyzowane wyliczenie ceremonii
składających się namszę i połączenie ich w logiczne części pozwoli nie tylko w sposób
przejrzysty komentować rekonstruowany obrzęd, ale ułatwi uchwycenie znaczenia,
jakie w poszczególnych rytuałach dostrzegali ich średniowieczni uczestnicy. Do-
tykamy tu najważniejszego celu, jaki chcemy osiągnąć przez analizę ordo missæ
zwyczaju dominikańskiego. Jej celem nie będzie wyłącznie wskazanie cech charakte-
rystycznych dominikańskiego wariantu celebracji. Nie zamierzamy też ograniczyć się
do porównania go ze współczesnymi mu zwyczajami obecnymi w Kościele rzymskim.
Stawiamy sobie szersze zadanie — zależy nam na tym, by dzięki podjętym badaniom
powstał obraz liturgii celebrowanej, widziany z perspektywy jej uczestników. Przez
wskazanie elementów o charakterze dramatycznym, takich jak przestrzeń celebracji,
wystrój świątyni, specyfika nakładanych szat, układ miejsc uczestników mszy, wy-
konywane gesty, siła głosu, postawy ciała itp., zamierzamy wmyśleć się w atmosferę
celebracji i sposób jej przeżywania. Nie sposób osiągnąć tego celu bez świadectw
samych uczestników liturgii. Takimi jednak nie dysponujemy. Nie znamy pism, w któ-





. U    E   

rych bracia opisywaliby swoje przeżycia związane z uczestnictwem we mszy świętej.
Możemy jednak rozpoznać, jak sam ryt kształtował pobożność. Przez wskazanie
rozwiązań zastosowanych w rytuale będziemy mogli rozpoznać to, co twórcy rytu
uznawali za istotne. Świadomie skomponowana forma liturgiczna podkreśla lub
osłabia znaczenie poszczególnych elementów celebracji. Dzięki stosowanym środ-
kom wyznacza uczestnikom ich miejsce i formy zaangażowania. Wybrane środki
pośrednio odsłaniają określone rozumienie nie tylko roli uczestników ale i tajemnic,
w których brali udział. W szerszym planie kolejne części celebracji tworzą „struk-
turę dramatyczną” — pewne jej fragmenty wypełniał dynamiczny śpiew połączony
z rozbudowaną akcją liturgiczną, inne — pełne skupienia i rewerencji milczenie bądź
spokojny namysł. Pomiędzy treścią obrzędu a formą jego sprawowania istniał szereg
zależności. Będziemy starali się je uchwycić w miarę biegu analizy. Rekonstrukcja
uwzględniająca to wszystko będzie mogła posłużyć do analiz teologii liturgicznego
usus kaznodziejów, która nie została — jak zakładamy — wyrażona jedynie w treści
modlitw i śpiewów, ale również w formie pozostałych elementówmszy. Te ze względu
na swój zmysłowy charakter kojarzą się nam z teatrem, ponieważ nie postrzegamy
ich jako oderwanych od całego „dramatu”. Stąd mówimy o środkach dramatycznych
i budowanej przez nie strukturze dramatycznej, która wpływała na przeżycie liturgii
i angażowała uczestników nie tylko intelektualnie.

Bez uprzedniej wnikliwej analizy rytu nie jest jednak możliwe wyróżnienie po-
szczególnych jego części czy to pod względem formy, czy treści. Proponowanie na
tym etapie autorskiego schematu podziału mszy byłoby po prostu nieuprawnione.
Moglibyśmy co najwyżej narzucić średniowiecznej formie celebracji współczesne
nam rozróżnienia. Takie ujęcie byłoby rozstrzygnięciem ahistorycznym, które odwio-
dłoby nas od stawianego sobie celu. By uniknąć tego błędu, a jednocześnie dokonać
możliwie adekwatnegowstępnego podziału celebracji, omówimy trzy średniowieczne
sposoby podziału liturgii mszy świętej. Dopiero po ich omówieniu zaproponujemy
własny model podziału zbudowany w oparciu o poprzednie. Będzie to schemat, który
ułatwi nam organizowanie treści kolejnych zagadnień.

Średniowieczni pisarze, poczynając od Izydora z Sewilii a na Durandusie kończąc,
w traktatach z grupy expositio missæ wyróżniali odrębne całości w ramach mszy, ale
rzadko kiedy był to podział wynikający z analizy dramatycznej rytu. Ich metoda cha-
rakteryzowała się innymi założeniami. Wydaje się, że w pierwszym rzędzie kierowali
się analizą tekstów, które tworzyły Eucharystię. Dlatego ich uwaga była skierowana
przede wszystkim na treść wypowiadanych modlitw. Skupiali się na tekstach stałych
części mszy, a zmienne co najwyżej podsumowywali ogólnym stwierdzeniem zbiera-
jącym poruszane w nich tematy przewodnie. Następnie wyodrębniali w kolejnych
częściach mszy zasadnicze zagadnienia teologiczne. Dopiero wówczas dostrzegali
 Termin został zaczerpnięty z teorii literatury i może wydawać się nieodpowiedni do analizy rytuału.

Niemniej w badaniach nad teatrem i liturgią zwraca się uwagę na wzajemne związki dramatu i kultu
oraz na specyficzną strukturę dramatyczną celebracji. Por. J.W. Kowalski, Dramat a kult, Warszawa
; S. Nieznanowski, Dramat liturgiczny, [w:] Literatura polska. Przewodnik encyklopedyczny,
t. : A-M, Warszawa , s. –; M. Klinger, Teatr a liturgia, „Res Publica”, nr  (), s.
–; Liturgia w świecie widowisk, [red.] H. J. Sobeczko, Z. Solski, Opole ; Między liturgiką
a performatyką. Rekonensans I, [red.] E. Mateja, Z. W. Solski, Opole ; M. Klinger, Strażnik wrót.
Próby hermeneutyki teologicznej, Kraków . Jako literaturę pomocniczą dla zagadnienia można
przywołać prace poświęcone dratayzacjom liturgiczny, m.in.: J. Lewański, Liturgiczne łacińskie
dramatyzacje Wielkiego Tygodnia XI – XVI w., Lublin ; B.-D. Berger, Le Drame Liturgique de
Pasques du Xe au XIIIe siècle, Paris .





.. Wyróżnienie części mszy świętej

ich znaczenie w obrzędach towarzyszących modlitwom. Znaki liturgiczne miały na
celu wyłącznie podkreślenie bądź zobrazowanie wypowiadanych słów. W kolejnym
kroku przypisywali poszczególnym ceremoniom znaczenie symboliczne, łączące
Eucharystię z upamiętnieniem i representatio męki Chrystusa. Eucharystia stawała
się zatem swoistym unaocznieniem męki Pana, a modlitwy i zależne od nich ob-
rzędy miały skłaniać umysł do kontemplowania ofiary Zbawiciela. Wobec tego sam
podział rytuału zależał od przypisania poszczególnych części Eucharystii do najle-
piej odpowiadających im wydarzeń paschalnych. Niekiedy autorzy średniowieczni,
analizując ryt, formułowali tezy na temat ogólnego sensu sprawowania Eucharystii.
Posłużymy się trzema przykładami zaczerpniętymi ze źródeł dominikańskich z czasu
kształtowania i rozpowszechniania się rytu dominikańskiego — pismami Hugona
de Sancto Caro († ), Tomasza z Akwinu († ) i Alberta Wielkiego († ).
Autorzy byli wybitnymi postaciami, których twórczość wyraziście odcisnęła się na
teologii i pobożności dominikanów. Choć ich pisarstwo dalece wykraczało poza te-
maty liturgiczne, którymi zajmowali się w zasadzie jako wątkiem pobocznym swoich
rozważań, również i w omówieniu rytu mszy przedstawili koncepcje, które zostały
podjęte nie tylko przez braci kaznodziejów. Poniższa prezentacja nie ma na celu
dogłębnej analizy ich dzieł. Przedstawimy je pobieżnie, jedynie po to aby uchwycić
zasady, na podstawie których oddzielali pojedyncze części mszy.

Pierwszy ze wspomnianych autorów przedstawił w Tractatus super missam wy-
kład expositio missæ, wykorzystując metodę remoratywno-alegoryczną. W zasadzie
ograniczył się wyłącznie do niej, tworząc traktat krótko omawiający kolejne obrzędy
celebracji. Jako jedyny spośród tutaj przytaczanych poświęcił uwagę præparatio ad
missam i symbolice szat kapłańskich.Wydaje się, że nie pisał z myślą o świeckich, lecz
kierował swoje słowa do duchownych. Dlatego J.-P. Torrell OP wymienia interesujące
nas dzieło pośród podręczników napisanych z myślą o braciach, którym przed koń-
cem lat czterdziestych XIII wieku Zakon zapewnił odpowiednie pomoce teoretyczne
w ramach przygotowania do powierzanych im obowiązków. Stawia zatem traktat
Hugona w szeregu dzieł o tematyce moralnej i prawnej autorów takich jak Rajmund
 Szersze omówieniem tematu expositio missæ znajduje się w obszernej literaturze: A. Wilmart,

„Expositio Missæ” [w:] Dictionnaire d’archeologie chretienne et de liturgie, Paris ; A. Häußling,
„Messe. Expositiones Missae” [w:] DSp, t.  (), k.  – ; R. Suntrup, Die Bedeutung der
liturgischen Gebärden und Bewegungen in lateinischen und deutschen Auslegungen des 9. bis 13.
Jahrhunderts, [seria:] Münsterschen Mittelalter-Schriften, t. , Münster ; E.J.R. Geiselmann,
Die Eucharistielehre der Vorscholastik, Paderborn ; H.B. Meyer, Gottesdinst der Kirche, Hand-
buch der Liturgiewissenschaft, t. , Eucharistie — Geschichte, Theologie, Pastoral, Regensburg ;
A. Franz, Die Messe im deutschen Mittelalter. Beiträge zur Geschichte der Liturgie und des religiösen
Volkslebens, Freiburg ; P.-M. Gy OP, Expositiones Missae, [w:] Bulletin du Comite des Etudes
de la Campaigne de Saint-Suplice,  (), s. –; D.F. Wright, A Medieval Commentary
on the Mass, [dysertacja], Notre Dame ; D.L. Mosey, Allegorical Liturgical Interpretation in
the West from 800 A. D. to 1200 A. D., [dysertacja], Toronto ; M. Schaeffer, Twelfth Century
Latin Commentaries of the Mass. Christological and Ecclesiological Dimensions, [dysertacja], Notre
Dame ; [Bibliogafia w:] P.-M. Gy OP, Guillaume Durand — Evêque de Mende (v. 1230 – 1296).
Canoniste, liturgiste et homme politique, Paris .

 Korzystamy z wydania Hugonis a St. Charo. Tractatus super missam seu speculum ecclesiae, [red.]
G.G. Sölch OP, Aschendorff .

 Omówienie metody por. T. Grabowski OP, Interpretacja naiwna czy mistyczna? Alegoryczne od-
czytanie rytu Mszy świętej drogą do duchowości liturgicznej, [w:] Duchowość kształtowana przez
liturgię, [red.] K. Porosło, Kraków , s. –.





. U    E   

z Peñafort, Wilhelm Peyraut i Wincenty z Beauvais. Faktycznie, Tractatus super
missam Hugona de St. Caro już chociażby ze względu na sam tytuł, pod którym
stał się znany — Speculum Ecclesiæ — można zaliczyć do źródeł o charakterze synte-
tycznych pomocy dydaktycznych. Specula były najczęściej małymi sumami, które
zwięźle omawiały wybrany temat i dostarczały podstawowych informacji przydat-
nych w pracy duszpasterskiej lub kaznodziejstwie. G. Sölch OP zauważa jednak,
że tytuł traktatu został dodany przez kopistów już po śmierci autora w  roku.
Jest też przekonany, że dziełko — jak zauważa, najmniejsze spośród pism Hugona —
powstało później, niż datuje je Torrell i było pisane dla grona szerszego niż bracia
dominikanie. Dokładna datacja traktatu nie jest dla nas kluczowa. Możemy przyjąć,
bazując na wnioskach Torrella, Sölcha i innych, że Tractatus super missam powstał
w latach  — , a więc jeszcze przed formalnym zatwierdzeniem Prototypu
Humberta. Odzwierciedla to ryt opisany przez Hugona. Zauważamy bowiem, że
zawiera szereg podobieństw do zwyczaju kaznodziejów, ale nie jest z nim tożsamy.
Podobieństwa dotyczą przede wszystkim faktu, iż w Speculum Ecclesiæ opisano ce-
lebrację zakonną. Występuje w niej chór, kantorzy oraz pełna asysta z diakonem,
subdiakonem i ministrantami. Inne podobieństwa dotyczą konkretnych obrzędów,
takich jak procesja i lektura Ewangelii, posługiwanie się terminem responsorium
zamiast graduale, rozłożenie rąk po Przeistoczeniu, formuła znaku pokoju i jego
umiejscowienie w mszy. Niemniej w krótkim expositio znajdujemy również wiele
różnic w stosunku do liturgicznego zwyczaju kaznodziejów: forma ofiarowania, brak
skłonu na Supra quæ oraz liczba wymienionych dni, w których uczestnicy Eucharystii
przyjmują komunię świętą. Określenie zwyczaju, o którym pisze Hugo, utrudnia to,
że nie był precyzyjny w opisie celebracji. Pominął wiele szczegółów z obrzędów mszy,
skupiając się przede wszystkim na ogólnym sensie jej elementów i na analizie treści
Kanonu.

Hugo de Sancto Caro, po omówieniu wstępnego przygotowania się celebransa
do złożenia Najświętszej Ofiary, przytacza werset z Pierwszego Listu do Tymoteusza
i stosuje zawarte w nim rozróżnienie, by wprowadzić podział mszy namniejsze części.
 Por. J.-P. Torrell OP, Tomasz z Akwinu—Człowiek i dzieło, Kęty — Warszawa , [tłum.] A.

Kuryś, s. .
 Por. M. Paulmier-Foucart, A l’origine du Speculum maius. Notes sur la relation probable entre

Hugues de Saint-Cher et Vincent de Beauvais, [w:] Hugues de Saint-Cher († 1263), bibliste et
théologien. Actes du colloque „Hugues de Saint-Cher OP, bibliste et théologien”, Paris, Centre d’études
du Saulchoir, 13-15 mars 2000, [red.] L.-J. Bataillon, G. Dahan et P.-M. Gy OP, Turnhout , s.
–.

 Por. G.G. Sölch OP, Hugo von St. Cher und die Anfänge der Dominikanerliturgie. Eine liturgiege-
schichtliche Untersuchung zum «Speculum ecclesiæ», Köln , s. . Dalej jako: „Die Anfänge der
Dominikanerliturgie”.

 Por. tamże, s. . Traktat,mimo dużego zbioru rękopisów iwieluwydań drukiem, o którym świadczy
chociażby zestawienie autorstwa Th. Käppeliego OP zawarte w Scriptores Ordinis Praedicatorum
Medii Aevi, t. , Rzym , s. –, nie stał się przedmiotem wielu badań. Poza cytowaną przez
nas pracą G. Sölcha Hugo von St. Cher und die Anfänge der Dominikanerliturgie nie znaleźliśmy
innych prac, które poświęcałyby mu uwagę w znaczącym stopniu.

 Por. tamże, s. .
 Por. między innymi P.-M. Gy Hugues de Saint-Cher dominicain [w:] Hugues de Saint-Cher, bibliste

et théologien, dz. cyt., s. –.
 Warto zwrócić uwagę, że przy opisie liturgii słowa Hugo robi częste aluzje do kaznodziejów.

Wzmacnia to tezę, że traktat w pierwszym rzędzie był skierowany do adeptów młodego Zakonu.
Jeśli tak było w rzeczywistości, wówczas opisywana forma celebracji bardziej odpowiadałaby
sytuacji z początków lat czterdziestych niż pięćdziesiątych XIII wieku.





.. Wyróżnienie części mszy świętej

Z perspektywy współczesnej metodologii jest to zabieg błędny. Narzuca bowiem
na celebrację zupełnie obcy schemat. Autor Listu do Tymoteusza jedynie wymienia
formy modlitw i ani się nie odnosi do mszy, ani nawet o niej nie wspomina. Znając
średniowieczne podejście do czerpania z autorytetów i posługiwania się ich sło-
wami, nie dziwi nas sposób argumentacji Hugona. Tym bardziej — jak zwrócił uwagę
G. Sölch — że jest to kontynuacja bardzo popularnej w średniowieczu myśli św.
Augustyna. Zacytujmy odpowiedni fragment Speculum Ecclesiæ:

Apostoł mówi: „Napominam tedy najpierwej, aby były czynione prośby, mo-
dlitwy, przyczyniania, dziękowania za wszytkie ludzie” [ Tm , ], dlatego też
w mszy wyróżnia się cztery części. Pierwsza część, nazywana prośby, obejmuje
obrzędy od introitu do „Te igitur”. Druga, zwana modlitwy — od „Te igitur” aż
do „Pater noster”. Trzecia, o nazwie przyczyniania, od „Pater noster” do kolekt.
Czwarta, dziękowania, zawiera części od kolekt aż do „Ite missa est”.

Hugo wyodrębnił zatem cztery części mszy. Pierwsza z nich jest najobszerniejsza,
sięga od antyfony na wejście aż do początku Kanonu. Hugo nie wydziela jako od-
rębnych całości ani modlitw u stopni ołtarza ani Liturgii Słowa. Co ciekawe, druga
część to sam Kanon — modlitwa eucharystyczna. Nie łączy z nim ani ofiarowania, ani
prefacji. Z dwiema pierwszymi rozbudowanymi częściami kontrastują dwie kolejne.
Wporównaniu z obsecrationes i orationes postulationes i gratiarumactiones są bardzo
krótkie. Pierwsza obejmuje obrzędy przed komunią i ją samą wraz z antyfoną, a druga
jedynie modlitwę po niej i rozesłanie. Inaczej niż to się dzisiaj robi, Hugo wyraźnie
wyznaczył granice Kanonu oraz wyszczególnił obrzędy przed i po komunii, zupełnie
zignorował zaś podział na obrzędy wstępne, liturgię słowa i przygotowanie darów.
Takie ujęcie może być wynikiem kierowania się przez autora dramatycznym, a nie
tylko znaczeniowymwymiarem celebracji. Wiemy, że Kanon był odmawiany po cichu
przez celebransa. Hugo zwraca na to uwagę na początku wykładu poświęconego tre-
ści Kanonu. Poprzednia częśćmszy odznaczała się nie tylko głośnymwypowiadaniem
słów, ale i śpiewem i rozbudowaną akcją liturgiczną. Trzecia część mszy — spośród
wskazanych przez dominikańskiego kardynała — jest spójna zarówno pod względem
formy, jak i treści, co sam zaznacza. Wreszcie ostatnia część stanowi dziękczynienie
za to, co się wydarzyło w trakcie mszy św., i stanowi zapowiedź przyszłego życia
w chwale.

Drugi z interesujących nas autorów— Tomasz z Akwinu— w aspekcie rytual-
nym omawia celebrację mszy w zasadzie tylko w dwóch pismach: w Komentarzu do
Sentencji Piotra Lombarda i w III części Sumy teologii. Przynajmniej w tych dziełach
bezpośrednio zajmuje się rytem mszy i w zwartej formie przedstawia jego analizę
o charakterze alegorycznym. W innych pismach Tomasza znajdziemy co prawda
szereg odniesień do liturgii, ale wyłącznie jako argument lub ilustrację jakiegoś za-
gadnienia. Komentarz do Sentencji powstał w czasie, gdy kończono prace nad
 Por. G.G. Sölch OP, Die Anfänge der Dominikanerliturgie, dz. cyt., s. , przyp. .
 Zawiera ją również późniejsze Rationale Durandusa, które (co najmniej do czasu Tridentinum) było

w Kościele zachodnim podstawowym traktatem o rycie mszy świętej. Por. G. Durandus, Rationale
divinorum officiorum, Lyon , IV, , .

 Hugo de St. Caro, Speculum Ecclesiæ, dz. cyt., s. . Cytat biblijny za: Nowy Pana Naszego Jezusa
Chrystusa Testament przez Jakuba Wuyka na polski język przełożony, Lipsk .

 Por. Hugo de St. Caro, Speculum Ecclesiæ, dz. cyt., s. .
 Por. tamże, s. –.
 Por. tamże, s. .
 Szczegółowe omówienie pism i badań nad teologią liturgii św. Tomasza przedstawił B. Krzych,





. U    E   

Correctorium (w latach  – ). Fragmenty na temat sakramentu Eucharystii
znajdują się w omówieniu IV księgi (dystynkcje od VIII do XIII). Mimo że, ostatnia
część Sumy powstała blisko dwadzieścia lat później, w końcowych latach twórczości
Tomasza ( – ), w odniesieniu do rytu mszy stanowi jedynie powtórzenie
znacznej części wywodu przedstawionego w Komentarzu do Sentencji, który w kilku
zagadnieniach został uzupełniony i rozwinięty. Oba dzieła odnoszą się do celebracji
rytu dominikańskiego. Zauważamy to przede wszystkim w omówieniu offertorium
i modlitw wypowiadanych po Kanonie. Jednak znaczącą część wywodu z powodze-
niemmożna odnieść do rytu rzymskiego w ogólności, w zasadzie nie zwracając uwagi
na specyfikę zwyczaju kaznodziejów. Myśl świętego nawiązuje bowiem do tradycji
komentarzy rytu mszy, a autorzy, na których powołuje się Akwinata, komentowali
celebrację rzymską i nie skupiali się na drobnych rozbieżnościach między lokalnymi
zwyczajami a powszechną praktyką Kościoła.

Doktor Anielski wskazuje dwa cele sprawowania Eucharystii i w ich perspektywie
omawia celebrację. Pierwszym z nich jest fakt, że „celebra […] poprzez konkretny
obraz służy uzmysłowieniu Męki Chrystusa Pana, prawdziwej immolacji”. W kwe-
stii  trzeciej części Sumy teologii takie lub podobne sformułowania pojawiają się
wielokrotnie. Drugim nie mniej ważnym celem odprawiania Najświętszej Ofiary
jest udział w owocach Pasji. Tomasz za każdym razem wymienia dwa cele— je-
den obok drugiego. Pominięcie drugiego z nich, sugerowałoby, że Eucharystia jest
„sola commemoratio” — jak opisowo tłumaczy ks. Stanisław Piotrowicz — odtwo-
rzeniem wyłącznie historycznego aspektu Męki Pańskiej. Ograniczyłaby się zatem
do swoistego „odegrania dramatu” Męki, ale nie dawałaby dostępu do jej owoców.
W takim ujęciu gesty liturgiczne spełniają funkcję podkreślenia tego, co zawarte jest
w słowach — uwypuklają momenty wspominanej i uobecnianej Męki Pana.

Analizując podział celebracji mszy dokonany przez św. Tomasza, zauważamy
rozwój jego myśli, który nastąpił między napisaniem Komentarza i Sumy. I tu jednak

Liturgia jako auctoritas w myśli teologicznej św. Tomasza z Akwinu na przykładzie traktatu De
Christo w Sumie teologii, Kraków , s. –. Natomiast I. Smith OP zestawił ryt mszy św.
z odnośnikami do dzieł Akwinaty: I. Smith OP, The Rest is Said in Praise to God. Thomas Aquinas
on the Rites of the Mass, [maszynopis], .

 Krótkie opracowanie myśli św. Tomasza przedstawił J. Buxakowski, Św. Tomasz o liturgii Mszy św.
według Komentarza do IV księgi Sentencji Piotra Lombarda, „Ruch Biblijno-Liturgiczny”  (),
s. –, –.

 Uwaga ta dotyczy aspektu liturgicznego omawianego komentarza. Aspekt sakramentalny wykładu
charakteryzuje się większą liczbą rozwinięć i w w porównaniu z Komentarzem do Sentencji w dużej
części przedstawia nowe podejście do tematu.

 Wnikliwy komenatrz tego zagadniania przedstawił w swoim artykule Š.M. Filip OP, «Imago Re-
præsentativa Passionis Christi». St. Thomas Aquinas on the Essence of the Sacrifice of the Mass,
„Nova et Vetera”, English Edition, vol. ,  (), s. –.

 STh III, q. , a. . Cytaty zostały zaczerpnięte z wydania londyńskiego: Św. Tomasz z Akwinu,
Suma teologiczna, t. , „Eucharystia”, (; Q. –), [tłum.] ks. S. Piotrowicz, Londyn .

 Por. przede wszystkim artykuły od  do  kwestii . Lecz również poza omawianą kwestią por.
między innymi: STh III, q. , a. . ad  oraz q. , a. .

 STh III, q. , a. , ad .
 Por. STh III, q. , a. , wykład.WykładAkwinaty jest i bogatszy i bardziej złożony niż przedstawione

powyżej streszczenie. Szerszego komentarza na ten temat dostarcza David Berger, Thomas Aquinas
& the Liturgy, wyd. ., [tłum.] Ch. Grosz, Naples (Florida) , s. . Czytamy tam między innymi:
„Element reprezentacji składa się z trzech składowych, które z kolei wynikają ze skuteczności łaski.
Słowa i obrzędy najpierw wskazują na jakiś aspekt reprezentacji pasji Chrystusa, następnie odnoszą
się do mistycznego ciała, którego jedność określa sakrament, aż w końcu wskazują praktyczny
aspekt sprawowania sakramentu, które należy celebrować z poświęceniem i czcią”.





.. Wyróżnienie części mszy świętej

musimy zaznaczyć, że w ostatnim swoim dziele jedynie wyraźniej wyodrębnia jedną
część obrzędu, którą wcześniej postrzegał jako spójną całość. Wobec tego układ
liturgii mszy dzieli najpierw na trzy, a w końcu na cztery części. Komentując dzieło
Lombarda, przedstawia trójdzielną strukturę mszy: początkowe modlitwy, celebrę
i dziękczynienie. W obrzędach od antyfony na wejście do kolekty Tomasz widzi przy-
gotowanie wiernych przez wstępne modlitwy (principium orationis). Dalej następuje
właściwy obrzęd celebracji (ipsa celebratio) sięgający aż do przyjęcia komunii. Na
koniec liturgię zamyka dziękczynienie (gratiarum actiones), które obejmowało com-
munio i postcommunio. W III częsci Sumy podział rytu jest przedstawiony w artykule
czwartym kwestii . Akwinata wymienia w nim szczegółowo wszystkie elementy
składające się namszę świętą i dzieli je na cztery części. Pierwsza, obejmująca ceremo-
nie od rozpoczęcia mszy aż do kolekty, stanowi przygotowanie wiernych. Druga to —
oddzielona od ipsa celebratio z Komenatarza do Sentencji dodatkowa część mszy —
nauczanie wiernych (instructio), na którą składają się czytanie, graduał, aklamacja
lub tractus i Ewangelia z odpowiedzią na nią w formie Credo. Dalej podział pozostaje
ten sam, jak w dziele poprzednim: ipsa celebratio obejmuje obrzędy aż do przyjęcia
komunii i dziękczynienie (gratiarum actionis) składa się z antyfony na komunię i mo-
dlitwy po niej. Wydaje się, że autor czuje się zobligowany do wyjaśnienia, dlaczego
tak dużą część obrzędów zamyka w ipsa celebratio. Uzasadnia to tym, że misterium
Męki celebrujemy tak przez składanie ofiary, jak i realizację sakramentu. Dokonuje
się ona przez konsekrację darów ofiarnych i przez przyjęcie komunii, która uświęca
(konsekruje) wiernych.

Odmienne od dwóch poprzednich ujęcie odnajdujemy w tekstach Alberta Wiel-
kiego. Swoje komentarze do rytu mszy tworzy w czasach naznaczonych już nie
tyle reformą liturgiczną dominikanów, ile rozpowszechnianiem się zwyczaju kazno-
dziejów w kolejnych prowincjach i diecezjach. Najstarsze rękopisy interesujących
nas traktatów Alberta, które przetrwały do naszych czasów, pochodzą z  i 
roku. Prawdopodobnie jednak powstały co najmniej kilka lat wcześniej, ponie-
waż nie są autografami Alberta. Mowa tu w pierwszym rzędzie o Opus de mysterio
missæ, który kilkukrotnie odsyła do De corpore Domini. Stąd też są postrzegane
jako traktat podwójny i nazywane Doppeltraktat. Druga część Doppeltraktat jest
 Podział Tomaszowy jest jego autorskim dziełem. Por. F. Qouëx, Thomas d’Aquin, mystagogue.

L’expositio Missae de la Somme De theologie (IIIa, q. 83, a. 4-5), „Revue Thomiste”, nr  (), s.
–.

 Por. STh III, q. , a. , corpus.
 Dalej będziemy odwoływać się do dwóch traktatów: Liber de sacrificio Missæ, w literaturze przed-

miotu występujący pod tytułem De mysterio missæ, oraz Liber de sacramento Eucharistiæ, w litera-
turze częściej cytowany jako De corpore Domini. Korzystamy z wydania traktatów pod redakcją
Augustyna i Emila Borgnet z tomu . B. Alberti Magni Ratisbonensis episcopi, ordinis Prædicato-
rum, Opera omnia, ex editione lugdunensi religiose castigata et pro auctoritatibus ad fidem vulgatæ
versionis accuratiorumque patrologiæ textuum revocata…cura ac labore Augusti et Æmilii Borgnet,
wydanego w Paryżu w roku . De mysterio missæ znajduje się na s. –, De corpore Domini
na s. –.

 Por. W. Fauser, Die Werke des Albertus Magnus in ihrer handschriftlichen Überlieferung, t. , Die
echten Werke, Münster , s. n.

 W wielu omówieniach traktatów spotykamy podkreślenie tego faktu. Por. między innymi J. Vijgen,
The Status of Eucharistic Accidents „sine subiecto”. An Historical Survey up to Thomas Aquinas and
Selected Reactions, t. , [seria:] Quellen und Forschungen zur Geschichte des Dominikanerordens —
Neue Folge, Berlin .

 Por. A. Kolping, Zum Doppeltraktat über die Eucharistie unter dem Namen des Albertus Magnus,
„Theologische Revue”  (), s. –.





. U    E   

zorientowana wokół zagadnień sakramentologicznych. Pośród szeregu pism św. Al-
berta oraz kazań poruszających tematykę EucharystiiDemysterio missæ odznacza się
jako dzieło wyjątkowe, ponieważ jest poświęcone bezpośrednio kwestii rytu. Aspekt
sakramentologiczny jest w nim co prawda obecny, sam autor jednak traktuje go
jako drugorzędny i w celu pogłębienia rozumienia sakramentu odsyła do De corpore
Domini. Dlatego traktat o tajemnicy mszy jest dla naszych rozważań wyjątkowo
cenny i jemu w pierwszym rzędzie poświęcimy uwagę.

Zanim przedstawimy najbardziej palącą kwestię — sposób w jaki autor wydzielił
części mszy — uczyńmy kilka uwag natury ogólnej. Po pierwsze należy zaznaczyć,
że w latach pięćdziesiatych XX wieku podano w wątpliwość autorstwo pism two-
rzących Doppeltrakta. Niemniej teza ta spotkała się z wyraźną krytyką i nie jest
przyjmowana powszechnie. Możemy być pewni, że nawet jeśli pisma nie wyszły
bezpośrednio spod pióra św. Alberta, to stworzył je jeden z licznych jego uczniów.
Po drugie J. Schneider zwraca uwagę, że opisywany przez Alberta ryt mszy to „li-
turgia zachodnia, która wywodzi się z rytu rzymskiego”. Szczegółowa analiza rytu
opisanego w De mysterio missæ prowadzi nas do wniosków idących nieco dalej. Ow-
szem, nie ulega najmniejszej wątpliwości, że autor opisuje celebrację rytu rzymskiego.
Starając się jednak uchwycić specyfikę badanego zwyczaju, musimy stwierdzić, że
nie sposób jednoznacznie przypisać go ani do zwyczaju kurii rzymskiej, ani praktyki
dominikanów czy franciszkanów XIII stulecia. Ryt mszy został bowiem tak przedsta-
wiony, że można przypuszczać, iż autor „ma przed oczami” ryt dominikański, ale
jedynie wspomina o jego charakterystycznych elementach bez dopowiedzenia, skąd
pochodzą lub gdzie można je zaobserwować. Nigdy nie powołuje się wprost na zwy-
czaje kaznodziejów, mimo iż kilkukrotnie o nich wspomina lub wręcz szczegółowo
opisuje. Co prawda zarówno wpływ liturgii predykantów na praktykę celebracji
w Kościele, jak i wielość źródeł, z których korzystali przy tworzeniu własnego rytu,
mogły spowodować, że liturgia opisywana przez Alberta niesie znamiona zwyczaju
dominikańskiego i dlatego wydaje się do niego podobna. Nic jednoznacznie nie
przesądza o bezpośrednio dominikańskim charakterze celebracji opisywanej przez
Alberta. Mimo to nie należy twierdzić, że obraz mszy, jaki wyłania się z De mysterio
missæ, to zwyczaj kurii rzymskiej podchwycony przez braci św. Franciszka. W trak-
 Jako przykład por. De mysterio missæ, tr. II, c. , a. , s. ; tr. III, c. , s. ; tr. III, c. , s. .
 Mimo, że ostatnia część De corpore Domini porusza zagadnienie rytu, zajmuje się nim jednak

wyłącznie w aspekcie prawnym: rozstrzyga kwestie sporne pomiędzy Kościołem rzymskim a prawo-
sławnym, zajmuje się zdatnością materii sakramentu, koniecznością święceń do jego sprawowania
itp. Por. Liber de sacramento Eucharistiæ, s. –.

 Por. A. Fries, Meßerklärung und Kommuniontraktat keine Werke Alberts des Großen?, „Freiburger
Zeitschrift für Philosophie und Theologie”  (), s. –.

 Por. H. Jorissen, Meßerklärung und Kommuniontraktat —Werke Alberts des Großen, „Zeitschrift
für Katholische Theologie”  (), s. –; tenże, Der Beitrag Alberts des Großen zur Theolo-
gischen Rezeption des Aristoteles am Beispiel der Transsubstantionslehre, Münster , s. . A.
Kolping, Zur Entstehungsgeschichte der Meßerklärung Alberts des Großen, „Münchener Theologi-
sche Zeitschrift”  (), s. –; Heinz-Jürgen Vogels, Zur Echtheit der eucharistischen Schriften
Alberts des Großen, „Theologie und Philosophie”  (), s. –.

 J. Schneider, The Role of the Liturgy in «De mysterio missæ»— a Study of the Ritual Surrounding
the Proclamation of the Gospel, [w:] Via Alberti. Texte —Quellen— Interpretationen, [red.] L.
Honnefelder, H. Möhle, S. Bullido del Barrio, Münster , s. –, s. , przyp. .

 J. Schneider, The Role of the Liturgy in «De mysterio missæ», dz. cyt., s. .
 Np. w opisie procesji przed lekturą Ewangelii, wspominając o terminie „responsorium” przy omó-

wieniu graduału, o rozpostartych na znak krzyża dłoniach kapłana w omówieniu anamnetycznej
części Kanonu.





.. Wyróżnienie części mszy świętej

tacie brakuje bowiem części właściwych dla niego elementów, takich jak na przykład
specyfika modlitw zanoszonych w trakcie offertorium, która służy badaczom do od-
różnienia rzymskiego sposobu celebracji od innych zwyczajów liturgicznych. Autor
skupia się raczej na tych elementach celebracji, które są wspólne dla różnych rytów
Kościoła rzymskiego. Natomiast swoiste elementy liturgii kaznodziejów służą mu
jedynie do dopełnienia argumentacji lub podkreślenia treści zawartej w poszczegól-
nych ceremoniach lub modlitwach. Wydaje się, że wybiera spośród nich te, które
można było odnaleźć i w innych ośrodkach, nie związanych z dominikanami. Po
trzecie zwróćmy uwagę, że również metodologicznie ujęcie tematu prezentowane
przez autora De mysterio missæ jest inne niż omawiane powyżej podejście Hugona
czy Tomasza. Albert jest sceptyczny wobec nadmiernego stosowania alegorii.
Krytykuje nie tylko poszczególne wnioski oparte na metodzie alegorycznego odczy-
tania rytu, ale sam fakt jej stosowania. Zaznacza jednak, że chodzi o ekstrapolowanie
wniosków w sposób nieuprawniony. Dziwić może jednoznaczna i wypowiadana
wprost krytyka teologów, którzy posługiwali się alegorycznymi odczytaniami sensu
mszy, ponieważ Albert sam niekiedy odwołuje się do alegorii. Nawet wówczas, gdy
krytyce poddał niewłaściwe odczytanie alegoryczne znaków krzyża podczas Kanonu,
sam uzasadnia je rememoratywnie i alegorycznie. Owszem, zaznacza uprzednio,
że odrzuca wszelką śmieszność w interpretacji, ale przyznaje rację metodzie, którą
niekiedy się posługuje. Czyni to rzadziej niż jemu współcześni, ponieważ skupia
się przede wszystkim na sensie wypowiadanych słów i uzasadnia je, czerpiąc obfi-
cie z argumentacji skrypturystycznej. Nie można jednak powiedzieć, że traktat
Alberta to „tekst o tekście”, jak niekiedy go opisywano. Autor często omawia gesty
i postawy ciała, obrzędy i wykorzystane w nich znaki. Nie są one pierwszoplanowym
tematem refleksji, którą konstruuje, ale nie pomija ich zupełnie. Wówczas kiedy
opisuje poszczególne obrzędy, w wyłożeniu ich sensu najczęściej korzysta z alegorii.
Poza tymi wypadkami rozumie je jako unaocznienie sensu wypowiadanych słów
lub podkreślenie ich znaczenia. Wówczas gdy odwołuje się do odczytania znaków,
wielokrotnie wiąże ich sens z Męką Zbawiciela, ale — z resztą podobnie do poprzed-
ników — nie ograniczając się do niej, przywołuje również inne momenty z historii
zbawienia. Charakterystyczny dla pisma Alberta jest jednak fakt, że o wiele częściej
niż do historii odwołuje się do różnego rodzaju działania Boga i skutków, które ono
 Badacze dowodzą, że dzieło Alberta cechuje całkowita odmienność w stosunku do innych traktatów

objaśniających ryt mszy, ponieważ zarzucił metodę rememoratywno-alegoryczną. Por. J. Schneider,
The Role of the Liturgy in «De mysterio missæ», dz. cyt., s.  oraz D.F. Wright, Albert the Great’s
Critique of Lothar of Segni in the «De Sacrificio Missæ», „The Thomist”  (), s. –,
w szczególności s. n.

 Por. krytykę symboliki liczby wezwań „Kyrie eleison” w De mysterio missæ, tr. I, c. , s. .
 Por. wręcz wykpione wyjaśnienia liczby i znaczenia znaków krzyża czynionych w trakcie Kanonu

w De mysterio missæ, tr. III, c. , , s. .
 „Hæc et hujusmodi reputamus nos deliramenta et hominum illitteratorum qui se doctores profitentur

per insanias et nugas, et suis doctrinis detestabilem faciunt theologiam.”. Tamże.
 „Quod autem quidam dicunt quinque cruces fieri hic propter quinque vulnera, reputo derisionem”.

Tamże, tr. III, c. , , s. .
 Traktat przeniknięty jest ogromną liczbą cytatów biblijnych zarówno ze Starego, jak i Nowego

Testamentu. Autor niekiedy uzasadnia każde zdanie wywodu odpowiednim zdaniem Pisma.
 Por. dyskusja z poprzednimi autorami komentarzy traktatu Alberta przedstawiona przez J. Schne-

ider, The Role of the Liturgy in «De mysterio missæ», dz. cyt., s. –.
 Odnosi się to w szczególności do wykładu Kanonu.
 Por. De mysterio missæ, tr. III, c. , , s. .





. U    E   

powoduje w duszy. Znaki liturgiczne wyrażają zatem i działanie Boga, i tego rodzaju
skutki.

W kwestii samego podziału obrzędu mszy wydzielił w niej trzy mniejsze części.
Pierwsza z nich, introitus, zawiera te same obrzędy co principium orationis w po-
dziale Tomasza. Druga, instructio, obejmuje czytania, śpiewy międzylekcyjne, lekturę
Ewangelii i Credo. Trzecia, zwana oblatio, sięga od offertorium do końca celebracji.
Każda z części jest związana ze specyficznym stosunkiem do dóbr, które w sakramen-
cie się przejawiają. Na początku rytu znajdują się zatem modlitwy przygotowujące
wiernych do sprawowania Eucharystii, które są advocatio et invitatio — przywoływa-
niem i błaganiem o dobra Eucharystii. Następnie kieruje się do wiernych pouczenie,
które stanowi illuminatio— oświecenie dobrami zawartymi w mszy. Aż wresz-
cie dopuszcza się ich do złożenia ofiary, która dokonuje się w trzech wymiarach:
adeptio et distributio oraz communicatio— osiągnięcia, rozdzielenia, obcowania
lub współudziału w dobrach płynących z ofiary Chrystusa. Każda z wymienio-
nych części dzieli się na mniejsze, które nie odpowiadają zwykłemu wymienieniu
kolejnych obrzędów czy modlitw. Ich wyróżnienie jest wynikiem przyjęcia zasady
formalnej. Wyróżnia się je ze względu na charakter osiąganego pożytku, dobra płyną-
cego z Eucharystii. Podział ten odwzorowuje struktura traktatu De mysterio missæ.
Przez zastosowanie takiego podziału, kolejne części liturgii stanowią jakby stop-
nie, po których wierny wchodzi, by uczestniczyć w Najświętszej Ofierze. Najpierw
woła o łaskę, by dostąpił nawiedzenia przez Boga. Rozbudowane „pouczenie” wraz
z wykładem Credo, któremu Albert poświęca znaczną część traktatu, pełni funk-
cję wtajemniczenia w sprawowany obrzęd, w którym wierny może uczestniczyć
w pełni przez złożenie i współudział w oblatio. Msza w ujęcia Alberta jest wobec
tego nie tylko ofiarą i przedstawieniem Męki (pierwszej ofiary Chrystusa), ale o wiele
bardziej jest tajemnicą, w którą Bóg stopniowo wprowadza wiernych. Dlatego też
traktat o Eucharystii rozpowszechnił się pod tytułem Opus de Mysterio Missæ. Pisma
Mistrza z Kolonii przyczyniły się do coraz częstszego rozróżniania w mszy przygoto-
wania i ofiary. Z biegiem czasu schemat proponowany przez Alberta przekształci
się w podział na mszę katechumenów i wiernych, a interpretacja alegoryczna zajmie
marginalne miejsce w komentowaniu rytu mszy.

W tabeli . przedstawiamy zestawienie omówionych podziałów mszy świętej.
Wspólną cechą podziałówwyłożonych przez średniowiecznych autorów jest skromna
liczba wydzielonych części mszy. Skłania do zastanowienia, że opisują jedynie trzy,
a w przypadku Hugona i drugiego dzieła św. Tomasza cztery odrębne całości w ra-
mach celebracji. Dodatkowo przeprowadzone podziały się nie pokrywają, choć ich
autorzy pochodzą z podobnego środowiska, reprezentują podobny sposób myślenia
i mają do czynienia z podobną celebracją. Dzieje się tak prawdopodobnie dlatego, że
autorzy komentujący liturgię akcentowali różne aspekty teologii, a nie samego rytu
sakramentu. Idea teologiczna była nadrzędnaw stosunku do analizy przebiegu liturgii.
Sama celebracja wyrażała jedynie to, czego dokonuje sakrament. Wobec tego jej sens
był raczej wyprowadzany z założeń teologicznych, które służyły do wyrażenia teolo-
 De mysterio missæ, Prologus, s. .
 Tamże.
 Tamże.
 De mysterio missæ, tr. II, cc. VIII–X, s. –.
 Por. J. Jungmann SJ, Missarum Sollemnia. Eine genetische Erklärung der Romanischen Messe, Wien

, t. , s. .





.. Wyróżnienie części mszy świętej

Ryt mszy świętej Hugo de St. Caro Albert Wielki Tomasz z Akwinu

Przygotowanie do mszy
Antyfona na wejście Obsecrationes Introitus Principium orationis

Modlitwy u stopni ołtarza
Kyrie eleison

Chwała na wysokości
Kolekty

Lekcja epistoły, responsorium Instructio Ipsa celebratio
Alleluja, sekwencja, ewangelia

Wyznanie wiary
Ofiarowanie Oblatio

Sekreta, Prefacja, Święty
Kanon mszy Orationes

Ojcze nasz, embolizmy Postulationes
Baranku Boży, obrzęd pokoju

Przyjęcie Komunii
Antyfona na komunię Gratiarum actiones
Modlitwa po komunii Gratiarum actiones

Rozesłanie
Dziękczynienie

Tabela .: Zestawienie podziałów mszy świętej u średniowiecznych autorów: Hugona de St.
Caro, Alberta Wielkiego, Tomasza z Akwinu.

gicznego znaczenia sakramentu. Ryt jako taki nie był traktowany jako źródło teologii,
ale sposób na jej wyrażenie. Wydaje się zatem, że dzięki zastosowaniu odmiennych
perspektyw teoretycznych, w których poszczególni autorzy rozważają sakrament
Eucharystii, podkreślają inne akcenty jej teologii. W konsekwencji przedstawiają
odmienne podziały formalne obrzędu. Nieco upraszczając, możemy powiedzieć,
że Albert postrzega ryt Eucharystii w perspektywie dóbr otrzymywanych od Boga,
Tomasz widzi mszę jako wyjście Boga do ludzi i ich powrót do Stwórcy dzięki ofierze
i komunii, a Hugo traktuje liturgię jako szczyt modlitwy, dzięki której wiernym jest
unaoczniana Pasja Chrystusa. Wobec tego, wszystkie przytoczone podziały mają tę
wspólną cechę, że jako części mszy traktują większe całości, a nie pojedyncze śpiewy,
modlitwy czy ceremonie. Autorzy postępują tak, mimo że każdy z nich rozróżnia
osobne obrzędy i wymienia je w ramach swojego wykładu. Dodatkową z przyczyn
takiego podejścia mógł być fakt, że w wiekach średnich rozumiano mszę jako jedną
celebrację, a nie złożenie mniejszych rytuałów, które z biegiem czasu utworzyły
spójną całość. Nie rozwój historyczny, a sens modlitw i towarzyszących im znaków
wyznaczał podział na części.

Analizując powyższe zestawienie, zauważamy, że Tomasz w pierwszym okresie
swojej twórczości wyróżnia modlitwy wstępne, a jako jedną całość traktuje akcje
od kolekty do przyjęcia komunii, po którym następuje dziękczynienie. Później wy-
dziela jeszcze liturgię słowa (fakt ten w tabeli . zaznaczyliśmy linią przerywaną).
Albert naśladuje swojego ucznia i tak samo jak on rozstrzyga w stosunku do dwóch
pierwszych części, ale rezygnuje z dalszego podziału mszy i nie oddziela dziękczy-
nienia. Przeciwnie do Alberta i Tomasza, którzy zgadzają się co do wydzielenia
modlitw pokutnych i ewentualnego hymnu Gloria in excelsis z reszty celebry, po-





. U    E   

stępuje Hugo. Dominikański kardynał aż do Kanonu widzi jedną akcję liturgiczną.
Jako jedyny natomiast traktuje modlitwę eucharystyczną jako odrębną część mszy.
Wspólną Tomaszowi i Hugonowi cezurą jest przyjęcie komunii, które oddziela modli-
twy przed nią od dziękczynienia. Co prawda Tomasz granicę przesuwa w ten sposób,
że communio należy już do gratiarum actiones. Albert w swoim podziale pomija
dziękczynienie. Poza Hugonem przytoczeni autorzy nie omawiali przygotowania
do mszy. Nawet on jednak nie umieścił præparatio ad missam wśród części samej
mszy. Możemy się domyślać, że postąpił tak, ponieważ choć było zalecane, nie nale-
żało do publicznej celebracji. Podobnie w opisach mszy nie znajdujemy wzmianki
na temat modlitw kapłańskich przepisanych do odmówienia po odprawieniu mszy
świętej. Nawet pomijając zarówno przygotowanie do mszy, jak i dziękczynienie po
jej odprawieniu, wciąż trudno — w oparciu o wspomniane traktaty — uzgodnić po-
dział rytu mszy. Przeprowadzone przez Hugona, Alberta i Tomasza rozróżnienia
mogą wydawać się niesatysfakcjonujące. Zdają się zbyt arbitralnie dzielić celebrację.
Można też na ich podstawie dojść do wniosku, że nawet w środowisku dominikań-
skim nie było jednolitego postrzegania struktury mszy świętej. Ramy tego studium
nie pozwalają jednak na przeprowadzenie dokładniejszego badania przeważających
w XIII wieku opinii dotyczących struktury mszy, byśmy gromadząc większą liczbę
argumentów, mogli jednoznacznie przychylić się do któregoś z rozwiązań. Niemniej
dzięki pracom teologów dominikańskich, na których się powołujemy, zaproponujemy
wstępne wydzielenie części Eucharystii sprawowanej w rycie dominikańskim. Nawet
jeśli przedstawiona poniżej propozycja jest ahistoryczna i nie wprost odzwierciedla
poglądy myślicieli XIII stulecia, nam pozwoli uporządkować dalszy wywód. Zatem
w kolejnych częściach pracy będziemy posługiwać się roboczym schematem podziału
celebracji, który zamieszczamy w tabeli ..

Zasadą rządzącą przeprowadzeniem powyższego podziału jest przede wszystkim
uznanie powtarzających się rozstrzygnięć dokonanych przez omawianych autorów
dominikańskich. Tak więc jest on w pierwszym rzędzie wynikiem nałożenia na siebie
podziałów Hugona, Alberta i Tomasza. Następnie tam, gdzie wydawało się to ko-
nieczne, zostały dodane bardziej szczegółowe rozróżnienia. Zawsze jednak korzysta-
liśmy z cezur sformułowanych przez któregoś ze wspomnianych teologów. Pierwsze
dwie części mszy zostały zaczerpnięte z Sumy teologii i De mysterio missæ. Pierwszą
za św. Albertem nazwaliśmy introitus. Obejmuje ona obrzędy od śpiewu officium
przez Kyrie do hymnu Gloria in excelsis. Druga, nazwana na wzór średniowiecznych
mistrzów instructio, obejmuje ceremonie od kolekt do Credo włącznie. W wypadku
trzeciej części skorzystaliśmy z tego, że Tomasz i Albert wspólnie rozpoznają w offer-
torium początek kolejnej części. Hugo natomiast wydziela modlitwę eucharystyczną
jako osobną całość. Dlatego i w naszym schemacie oblatio rozpoczyna się po wy-
znaniu wiary, a Kanon stanowi kolejną odrębną całość. Wyodrębniliśmy Kanon nie
tylko ze względu na pracę Hugona de St. Caro, ale również z powodu szczególnego
miejsca, jakie zajmuje w księgach liturgicznych (o czym będzie jeszcze mowa). Na-
stępnie modlitwy od Pater noster do przyjęcia komunii przez kapłana — idąc w ślad
za Hugonem i Akwinatą — traktujemy jako osobną część. Nazwaliśmy ją postulatio-
nes. Modlitwy po przyjęciu komunii, ponownie na wzór Tomasza, wraz z dialogiem
Ite missa est oddzielamy jako część ostatnią — gratiarum actiones. Wydaje się bo-
wiem, że Doktor Anielski trafnie uzasadnił połączenie antyfony na przyjęcie komunii
z dziękczynieniem. Hugo sugeruje, że nie należy oddzielać samego faktu przyjęcia ko-
munii od towarzyszącego mu śpiewu. Niemniej w perspektywie dramatycznej, którą





.. Rodzaje, czas i liczba sprawowanych mszy świętych

Ryt mszy świętej Proponowany podział
Przygotowanie do mszy Præparatio ad Missam

Antyfona na wejście Introitus
Modlitwy u stopni ołtarza

Kyrie eleison
Chwała na wysokości

Kolekty Instructio
Lekcja epistoły, responsorium
Alleluja, sekwencja, ewangelia

Wyznanie wiary
Ofiarowanie Oblatio

Sekreta, Prefacja, Święty
Kanon mszy Kanon

Ojcze nasz, embolizm Postulationes
Baranku Boży, obrzęd pokoju

Przyjęcie komunii
Antyfona na komunię Gratiarum actiones
Modlitwa po komunii

Rozesłanie
Dziękczynienie

Tabela .: Proponowany schemat podziału celebracji mszy świętej.

przyjęliśmy, a w której istotny jest punkt widzenia wszystkich uczestników liturgii,
a nie wyłącznie celebransa, śpiew stanowi raczej początek dziękczynienia niż część
obrzędu przyjęcia komunii. Dodatkowo do omawianych części mszy zdecydowaliśmy
się dodać Præparatio ad Missam. Sądzimy bowiem, że jest to element nieodzowny
dla uzyskania pełnego obrazu średniowiecznej celebracji Eucharystii. Mimo że nie
był publicznie sprawowany, a u dominikanów miał dość uproszczoną formę, dobitnie
podkreślał charakter pierwszej części mszy. Omawiając przygotowanie do mszy, po-
święcimy również uwagę szczególnym formom celebracji, które miały miejsce przed
mszą niedzielną (aspersja) bądź uroczystą (procesje). Na koniec opiszemy jeszcze
obrzęd przyjęcia komunii przez konwent i podejście kaznodziejów do dziękczynie-
nia po mszy. W kolejnych krokach przeprowadzanej analizy będziemy weryfikować
przedstawiony schemat podziału. Szczegółowy opis poszczególnych obrzędów skła-
dających się na celebrację mszy pozwoli uchwycić cechy dramatyczne celebracji.
Własna struktura dramatyczna obrzędów będzie roztrzygająca przy uzasadnieniu
lub modyfikacji przyjętego schematu.

.. R,     

... M 

Dla każdego brata kaznodziei było naturalne, że w klasztorze codziennie odprawia
się obok godzin kanonicznych przynajmniej jedną wspólną mszę konwentualną.
Brali w niej udział wszyscy bracia: duchowni, a więc zarówno księża, jak i bracia stu-
denci lub nowicjusze oraz bracia konwersi. Najstarsze kodeksy Konstytucji zawierają
stwierdzenie, które będzie powtarzane przez cały wiek XIII:

Matutinas et missam et omnes horas canonicas simul audiant fratres et simul





. U    E   

comedant, nisi cum aliquibus prelatus aliter dispensare voluerit. Hore omnes in
ecclesia breviter et succincte taliter dicantur, ne fratres devotionem amictant et
eorum studium minime impediatur.

Wspólne („simul”) odprawianie liturgii było jednym z podstawowych zadań braci Za-
konu o kanonickim rodowodzie. Mszę konwentualną odprawiał wyznaczony w tym
celu prezbiter, posługiwali bracia klerycy lub gdy tych brakło, w ich miejsce służbę li-
turgiczną pełnili inni prezbiterzy. Pozostali członkowie wspólnoty klasztornej zebrani
w stallach we mszy konwentualnej brali udział jako chór, w którym najważniejszą rolę
odgrywał kantor, a oprócz niego bracia wyznaczeni do śpiewów solowych. Ten rodzaj
celebracji, ze względu na miejsce sprawowania, nazywano „mszami większego ołta-
rza”. Celebrowano je bowiem przy ołtarzu głównym kościoła. Ordinarium wspomina
kilkukrotnie, że mszę konwentualną celebrowano najczęściej po tercji. Natomiast
w interesujących nas źródłach niewiele znajdujemy przepisów odnośnie do osoby
celebransa i obowiązku brania udziału we mszy większego ołtarza. Na podstawie
wzmianek w Ordinarium możemy jednak wnosić, że w dni uroczyste mszę odprawiał
przeor, on bowiem wspominany jest kilkukrotnie, jako celebrans mszy konwentualnej
poprzedzonej procesją lub w szczegółowych opisach celebracji wybranych świąt.
Wspomina się również, że w dni kiedy bracia przyjmują komunię świętą, przełożony
powinien przewodniczyć mszy. Jeśli przełożony był nieobecny lub inne zobowiąza-
nia uniemożliwiały mu podjęcie się tego obowiązku, zastępował go hebdomadarz,
czyli brat, któremu w danym tygodniu powierzano przewodniczenie wspólnym mo-
dlitwom lub teżwmiejsce hebdomadarza brat znajdujący się najwyżej w precedencji.
Wydaje się, że właśnie hebdomadarz odprawiał msze konwentualne w dni powsze-
dnie danego tygodnia. W szczegółowej tabeli obowiązków wyznaczanych na dany
tydzień nie znajdujemy odprawienia mszy konwentualnej. Natomiast przewiduje się
w niej, że któryś z braci będzie pełnił obowiązki hebdomadarza.

Nie wszyscy bracia byli zobowiązani do brania udziału w mszy większego ołta-
rza. Choć usilnie zachęcano do uczestnictwa, możliwym było dyspensowanie od
tego obowiązku. Humbert zaznacza wręcz, że lepiej zwolnić kogoś z uczestnictwa
w mszy — choć nie powinno się łatwo szafować tą możliwością — niż w godzinach
kanonicznych. Nieobecność można było usprawiedliwić wykonywaną pracą. Doty-
czyło to przede wszystkim ekonoma (procurator), zakrystiana (sacristia) i opiekuna
dormitorium (custos dormitorii). Również braci zakonnych, którzy nie byli kapłanami
i zajmowali się pracami gospodarczymi (bracia konwersi) i wreszcie tych, którzy
dostali specjalną dyspensę ze względu na studia lub pracę naukową. Bracia poświę-
cający się studiom byli traktowanie w sposób szczególny. Zakon starał się stworzyć im
 Constitutiones Antique Fratrum Prædicatorum, [red.] A.H. Thomas, [w:] De oudste constituties

van de dominicanen, dz. cyt., s. ; R. Creytens, Les Constitutions des Frères Prêcheurs dans la
rédaction de s. Raymond de Peñafort, 1241, dz. cyt., s. –, s. . Liber constitutionum, AOP 
( – ), dz. cyt., s. . W cytatach ze źródeł historycznych zachowano ortografię oryginalną.

 Por. np. rubryki Ordinarium dotyczące mszy odprawianej w Niedzielę Palmową, Wielki Czwartek,
Zesłanie Ducha Świętego, Wniebowstąpienie, Wniebowzięcie NMP, Ofiarowanie Pańskie.

 Ordinarium, dz. cyt., s. , nr .
 Por. Ordinarium, dz. cyt., s. , nr . Także w opisie Środy Popielcowej (s. , nr ) wspomina

się, że hebdomadarz przygotowuje się do odprawienia mszy, gdy przeor prowadzi obrzęd posypania
głów popiołem.

 Por. Ordinarium, dz. cyt., s. –.
 Por. Humbertus de Romanis, Expositio in Constitutiones, dz. cyt., s. .
 Por. tamże, s. n.





.. Rodzaje, czas i liczba sprawowanych mszy świętych

dogodne warunki do pracy. Dowodzą tego zapisy w Konstytucjach. Udogodnienia
stwarzano zarówno dla tych braci, którzy odbywali studia instytucjonalne, jak i dla
nauczycieli (bakalarzy, lektorów, mistrzów teologii). Mimo to najczęściej zwalniani
byli jedynie ze wspólnych obowiązków w dni nieświąteczne. Każdego dnia należało
słuchać mszy, dlatego ten, kto nie mógł dołączyć do mszy wspólnej, odprawiał mszę
prywatną — czy to jako celebras czy posługujący. Nazywano je „mszami mniejszego
ołtarza”— czyli odmawianymi wyłącznie z jednym ministrantem przy ołtarzach
bocznych. Gdyby jednak zdarzyło się, że bracia nie mieli możliwości wysłuchania
mszy (na przykład w podróży), wówczas nakazywano im poza mszą odmówić modli-
twy mszalne z formularza o Najświętszej Dziewicy. W dni szczególnie uroczyste
i wówczas, gdy bracia przyjmowali komunię świętą, uczestnictwo w mszy konwentu-
alnej było nakazane wszystkim braciom, a gdyby wielu z nich nie mogło w niej brać
udziału, należało przesunąć dzień komunii świętej na bardziej dogodny.

... M 

Msze mniejszego ołtarza odprawiano prawdopodobnie codziennie z wyjątkiem Wiel-
kiego Czwartku i naturalnie Wielkiego Piątku. Rubryki Ordinarium sprawiają wra-
żenie, jakby praktyka mszy prywatnych była bardzo popularna. Zwraca się bowiem
uwagę, by ksiądz sprawujący mszę z jednym posługującym nie przedłużał jej i nie
utrudniał odprawienia mszy kapłanowi czekającemu na swoją kolej lub też — przez
zbyt głośne wypowiadanie modlitw — tym, którzy odprawiają równolegle. Praw-
dopodobną praktyką było, że msze mniejszego ołtarza odprawiali indywidualnie
wszyscy księża mieszkający w klasztorze. Wniosek ten potwierdzają nakazy kapituł
generalnych, które wielokrotnie polecają kapłanom Zakonu odprawiać msze czy to
za zmarłych braci czy w intencji generała i Zakonu, czy też w innych potrzebach lub
w ramach odprawiania pokuty. Konieczne zatem było zaplanowanie czasu dogodnego
do celebrowania mszy prywatnych. Dlatego też Humbert, omawiając dyspensy od
wspólnego oficjum i udziału w mszy konwentualnej, wspomina o istniejącym gdzie-
niegdzie zwyczaju, zgodnie z którym księża udający się odprawić mszę prywatną
i posługujący im ministranci opuszczali chór— na mocy specjalnego pozwolenia
przełożonego — w trakcie jakiejś godziny kanonicznej lub też po Ewangelii we mszy
konwentualnej. Wiemy, że zwyczaj ten pochodzi z opactw cluniackich i od premon-
stratensów, którzy właśnie w ten sposób rozstrzygali trudności w pogodzeniu planu
dnia zakonników z obowiązkiem odprawienia mszy prywatnej, na którą niekiedy
brakowało czasu.

Uzasadnienia teologiczne z tamtego czasu mówią o trzech momentach dogod-
nych dla odprawienia mszy: po tercji, sekście i nonie. Powszechną praktyką było
 Por. R. Creytens, Les Constitutions des Frères Prêcheurs, dz. cyt., s. .
 Por. Liber constitutionum, AOP  ( – ), dz. cyt., s. . Także wskazania w MOPH , s. ;

MOPH , s. .
 Por. Ordinarium, dz. cyt., s. , nr .
 Por. tamże, s. , nr .
 Por. tamże, s. , nr  i .
 Por. tamże, s. , nr .
 Por. Humbertus de Romanis, Expositio in Constitutiones, dz. cyt., s. .
 Por. obszerne omówienie: M. Szablewski CR, Msza bez ludu, Kraków , s. – wraz z przypi-

sami przytaczającymi źródła.
 Por. G. Durandus, Rationale divinorum officiorum, Madryt , IV, , s.  i komentarz M.

Szablewski CR, Msza bez ludu, dz. cyt., s. .





. U    E   

jednak odprawiane mszy również po prymie. Humbert i Ordinarium wspominają
o mszach odprawianych w tym czasie. Wielce prawdopodobne jest, że uwaga piątego
generała Zakonu: „quando continuator Missa post primam” podobnie jak rubryka
Ordinarium: „quando immediate post Primam celebrat, non dicat in Prima Confi-
teor, sed sufficit illud, quod ante Missam immediate dicendum est”, dotyczą mszy
prywatnych. Bowiem dla mszy mniejszego ołtarza zazwyczaj rezerwowano „czas
między kapitułą konwentualną a tercją, albo czas przed prymą i między kapitułą
a tercją, albo też ustalano ogólnie — po prymie”. Natomiast odnośnie do czasu
sprawowania mszy świętej konwentualnej Ordinarium zaznacza, że w dni uroczyste
moment celebracji przypadał po tercji. Wydaje się, że i w pozostałe dni również
wtedy celebrowano mszę wielkiego ołtarza. Z pewnością zdarzało się niekiedy, że
już po pierwszej z mniejszych godzin kanonicznych celebrowanomszę konwentualną.
Ordinarium wspomina o tym, opisując zwyczaje wyznaczające sposób dzwonienia
(zwoływania braci) przed wspólną liturgią: „dicta Missam post Primam, tertia con-
tinuatur”. Domyślamy się zatem, że w dni ferialne czas celebracji przypadał po
prymie, a w dni uroczyste po tercji. Wyjątkiem od tej ogólnej reguły był czas Wiel-
kiego Postu i dni kwartalne, wówczas ze względu na pokutny charakter dnia msza
konwentualna wyznaczona była po nonie, tak jak msze wigilijne. Możemy w tym
względzie powołać się również na syntetyczne omówienie tematu, które znajdu-
jemy u Tomasza z Akwinu. Co prawda nie jest to źródło o charakterze prawnym,
ale stanowi komentarz do zwyczajów panujących w Zakonie z tamtej epoki, który
potwierdza powyższe wnioski:

Celebrujemy w tej porze dnia, w której dokonała się Męka Pańska, mianowicie:
w dni świąteczne o godzinie dziewiątej, kiedy — według relacji Marka — krzy-
żowało Chrystusa wołanie Żydów oraz kiedy Duch Święty zstąpił na uczniów
Chrystusa; w dni powszednie o dwunastej w południe, kiedy — według relacji
Jana— rękami żołnierzy Chrystus został przybity do krzyża; bądź też w cza-
sie postu celebrujemy o trzeciej po południu, kiedy — jak mówi Mateusz —
«zawoławszy donośnym głosem, oddał ducha». Wolno jednak celebrować póź-
niej, zwłaszcza przy udzielaniu święceń. […] wolno celebrować również we
wcześniejszej porze dnia, jeśli domaga się tego jakaś potrzeba.

Na koniec dodajmy, że w interesujących nas źródłach z epoki nie znaleźliśmy in-
formacji, kiedy — gdy zachodziła taka potrzeba — odprawiano drugą mszę w ciągu
dnia. Na podstawie porównania możemy założyć, że praktyka dominikanów nie
różniła się znacząco od powszechnie stosowanych rozwiązań, wspólnych dla rytu
rzymskiego. Wobec tego kaznodzieje wspólną mszę odprawiali najczęściej po tercji,
sekście lub nonie, a msze prywatne przede wszystkim w czasie od prymy do tercji
lub od Ewangelii w mszy konwentualnej do seksty, chybaże brakło czasu, wówczas
mogli celebrować mszę w dogodnym momencie dnia aż do nony.
 Humbertus de Romanis, Expositio in Constitutiones, dz. cyt., s. .
 Ordinarium, dz. cyt., s. , nr .
 M. Szablewski CR, Msza bez ludu, dz. cyt., s. .
 Por. uwagi na temat tej tradycji w: J. Jungmann SJ, Missarum Solemnia, dz. cyt., t. , s. n.
 Ordinarium, dz. cyt., s. , nr .
 Wspomina o tym Humbert de Romanis. Por. Expositio de Constituciones, dz. cyt., s. .
 STh III, q. , a. , ad .





.. Rodzaje, czas i liczba sprawowanych mszy świętych

... L     

Współistniejące ze sobą dwa cykle świąt wymagały niekiedy, by liczba celebracji kon-
wentualnych odprawianych w ciągu jednego dnia była zwielokrotniona. Odprawienie
drugiej mszy było konieczne, gdy nachodziły na siebie dni, które miały zbliżoną rangę
lub były — w przekonaniu dominikańskich liturgistów — istotnymi uroczystościami
(por. tabela .). Sytuacje takie występowały pomiędzy niedzielami, dniami Wiel-
kiego Postu, trzema dniami przed Wniebowzięciem i dniami suchymi a wybranymi
świętami lub wigiliami świętych, a także wigilią Narodzenia Pańskiego, oktawą
Narodzenia Najświętszej Maryi Panny. Dodatkowo w Wielkim Poście zawsze, ilekroć
występowało święto, odprawiano dwie msze: z Quadragesimam i ze wspomnienia.
Z tym że dotyczyło to świąt, którym przysługiwała ranga co najmniej simplex. Praw-
dopodobnie dlatego w kalendarzu dominikańskim unikano wspomnień w okresie
przedpaschalnym. Gdy suche dni wypadały w święto, najpierw śpiewano mszę ze
wspomnienia, a następnie z formularza pokutnego. Jeśli zdarzyło się, że dwie msze
wypadały w niedzielę, wówczas zawsze najpierw celebrowano mszę niedzielną. Wy-
jątek od tej reguły stanowiła wigilia św. Andrzeja, jeśli wypadła w pierwszą niedzielę
Adwentu. Liczbę mszy odprawianych przy ołtarzu głównym ustalano zatem w za-

Dzień Warunek: jeśli wypada

Wigilia Św. Andrzeja ( listopada) w niedzielę
Święto św. Tomasza Apostoła ( grudnia) w dni suche
Wigilia Narodzenia Pańskiego ( grudnia) w niedzielę

Święto św. Sylwestra ( grudnia) w niedzielę
Dzień Wielkiego Postu w święto

Niedziela przed Wniebowstąpieniem w święto simplex lub wyższe
Trzy dni przed Wniebowstąpieniem w święto simplex lub wyższe

Oktawa narodzenia NMP ( września) w dni suche
Wigilia i święto św. Mateusza ( września) w dni suche

Wigilia Zesłania Ducha Świętego w roku wyboru generała Zakonu
Tabela .: Zestawienie dni, w które należało odprawić drugą mszę świętą, i warunków tej

celebracji.

leżności od liturgicznej rangi dnia. Inną okazją do odprawienia dwóch mszy w ciągu
tego samego dnia była konieczność ofiarowania Eucharystii za zmarłego właśnie
brata. W takim przypadku wolno było odprawić mszę z dnia i mszę pro defunctis
w zasadzie w każdy dzień roku. Jeśli z powodu śmierci brata konieczne było od-
prawienie trzech mszy w ciągu jednego dnia (np. gdy występowało nachodzenie na
siebie święta i wigilii), wówczas kantor ustalał porządek kolejnych mszy. Ponieważ
system wyznaczania formularza był skomplikowany i nieraz mogło dość do niepo-
rozumień wobec nałożenia się równorzędnych wspomnień, władzę rozstrzygania
kwestii wątpliwych pozostawiono kantorowi.
 Dotyczyło to wyłącznie wigilii św. Andrzeja Apostoła i św. Tomasza Apostoła, święta św. Sylwestra

oraz wigilii i święta św. Mateusza.
 Por. Ordinarium, dz. cyt., s. n, nr .
 Por. Ordinarium, dz. cyt., s. n, nr n.
 Por. Ordinarium, dz. cyt., s. , nr .
 Por. Ordinarium, dz. cyt., s. , nr .
 Por. Ordinarium, dz. cyt., s. , nr .





. U    E   

.. W 

... C temporale  sanctorale

W jaki sposób dokonywano wyboru odpowiedniego formularza, z którego należało
w dany dzień odprawić mszę świętą? Posługiwano się w tym celu kalendarzem, który
wyznaczał okres liturgiczny i zwykły bądź świąteczny charakter danego dnia. W XIII
wieku kalendarze liturgiczne były ukształtowane według wspólnego wzorca, który
obowiązuje do czasów współczesnych. Zawierały dwa rodzaje wspomnień: przy-
pisane do danego dnia roku oraz święta ruchome, zależne od cyklu solarnego lub
lunarnego. W Prototypie i tworzonych w okresie księgach liturgicznych znajdował się
kalendarz uniwersalny (folia r–v), który zawierał wyłącznie święta i wspomnie-
nia przypisane do danego dnia roku (sanctorale). Rokrocznie w tworzonych na jego
podstawie rubrycelach należało nanieść święta ruchome (temporale), zależne od nich
okresy pokutne, dni postne i ewentualne przeniesienia uroczystości, które należało
obchodzić nawet wówczas, gdy nie mogły być odprawiane w dzień przypisany im
w kalendarzu uniwersalnym. Dominikanie posługiwali się w tym względzie szcze-
gólnymi zwyczajami ale nie były one dziełem kaznodziejów, a wyłącznie przejęciem
wcześniejszej tradycji.

Struktura roku kościelnego ujęta w dominikańskim kalendarzu liturgicznym zo-
stała przedstawiona poniżej (por. ilustracja .). Znajomość zwyczajów liturgicznych
pozwala bez trudu rozpoznać podobieństwa do używanego dzisiaj kalendarza liturgii
rzymskiej. Rozwinięcie ilustracji . znajduje się w tabeli ., w której zaznaczono
istotne dla danego okresu dni świąteczne z temporale oraz rozbieżności w stosunku
do odprawianej w każdą niedzielę mszy świętej lub ważne zależności między świę-
tami (kolumna „Uwagi”). Tabela natomiast nie ujmuje świąt z sanctorale, ponieważ jej
celem nie jest przedstawienie pełnego kalendarza liturgicznego, a wyłącznie pomoc
w uzmysłowieniu sobie struktury roku kościelnego. Jak widzimy, rok podzielony
jest na znane powszechnie okresy: adwent, okres Bożego Narodzenia trwający do
Objawienia Pańskiego, okres zwykły, Wielki Post poprzedzony przedpościem, okres
paschalny, kiedy ważną rolę odgrywa Wniebowstąpienie Pańskie, a kończący się
Zesłaniem Ducha Świętego i ponownie okres zwykły, który w zależności od daty
Wielkiejnocy mógł obejmować od  do  tygodni. Należy zwrócić uwagę na
sposób liczenia niedziel w okresach zwykłych po Objawieniu Pańskim i po Zesłaniu
Ducha Świętego. W obu wypadkch dominikanie używają metody liczenia ich nie
od dnia danej uroczystości, ale od jej oktawy. Wobec tego niedziele po Objawieniu
 Por. H. Wąsowicz, Kalendarz ksiąg liturgicznych Krakowa do połowy 16. wieku. Studium chronolo-

giczno-typologiczne, Lublin , s. .
 W tym wypadku termin nie oznacza wyłącznie wspomnień świętych, ale również uroczystości

Bożego Narodzenia, Obrzezania Pańskiego, Zwiastowania itp.
 Istnieje bogata literatura na temat zasad tworzenia kalendarzy i wyznaczaniu świąt ruchomych.

Obszernym i wyczerpującym opracowaniem jest wspomniana wyżej monografia Henryka Wąso-
wicza Kalendarz ksiąg liturgicznych Krakowa do połowy 16. wieku, w której znajduje się bogata
bibliografia i szereg odniesień do źródeł. Syntetyczne i wyczerpujące opracowanie na temat wyzna-
czania podstawowych świąt ruchomych na przestrzeni dziejów przedstawił również O. Pedersen,
The Ecclesiastical Calendar and the Life of the Church, [w:] Gregorian Reform of the Calendar:
Proceedings of the Vatican conference to commemorate its 400th Anniversary, [red.] G.V. Coyne,
M.A. Hoskin, O. Pedersen, Vatican , s. –.

 Na temat kształtowania się okresów liturgicznych i ich wzajemnych zależności istnieje bogata
literatura. W szczególności H. Auf der Maur, Feiern im Rythmus der Zeit, t. , Herrenfeste in Woche
und Jahr, Regensburg .





Okres
Narodzenia
Pańskiego



Przygotowanie

Adwent (suche dni w . tyg.)
( –  XII)
Wigilia

 niedziele
przed  XII

Obchód


Narodzenie Pańskie
Dwa dni w stopniu t. d.
Oktawa z niedzielą infra octavam
Obrzezanie Pańskie

 dni
 XII –  I

Rozwinięcie


Wigilia
Objawienie Pańskie
Oktawa z niedzielą infra octavam
Tygodnie post octavam Epiphaniæ

 I
 dni
 –  niedziel

Okres
Paschalny



Przygotowanie



Dalsze


Septuagesima
Sexagesima
Quinquagesima
Quadragesima (suche dni w . tyg.)

Bliższe



Niedziela Męki Pańskiej
Tydzień Męki Pańskiej

Wielki
Tydzień


Niedziela Palmowa
Poniedziałek – Środa

Triduum
paschalne

Czwartek
Piątek
Wigilia



 tygodnie
 tygodnie

 tygodnie

Obchód


Zmartwychwstanie Pańskie
Dwa dni w stopniu t. d.
Oktawa
Dominica in albis

 dni

Rozwinięcie

Niedziele
post octavam Paschæ

 tygodni

Okres
Ducha Św.



Przygotowanie


Dni krzyżowe
Wigilia
Wniebowstąpienie Pańskie
Oktawa z niedzielą infra octavam
Wigilia

 tygodnie

Obchód


Zesłanie Ducha Świętego
Dwa dni w stopniu t. d.
Oktawa z niedzielą infra octavam
Niedziela Trójcy Świętej

 dni

Rozwinięcie


Tygodnie post Festum Trinitatis
Niedziele od Deus omnium do 
Dni suche
Tygodnie  – 

 – 
tygodni

Ilustracja .: Schemat temporale trzynastowiecznego kalendarza dominikanów.





. U    E   

Pańskim noszą nazwę i są numerowane post octavam Epiphaniæ, a po Zesłaniu
Ducha Święgo — post festum Trinitatis, która była swoistą oktawą uroczystości.

Układ kalendarza, który łączy w sobie dwa cykle świąt: temporale — w przeważa-
jącej mierze zależne od zjawisk astronomicznych, a w szczególności od wyznaczenia
daty Wielkiejnocy — i sanctorale, czyli wspomnienia i uroczystości przypisane do
konkretnych dni roku, wymagał stworzenia reguł, które pozwolą określić zasady
postępowania w sytuacji nachodzenia na siebie wspomnień z pierwszego i drugiego
cyklu. By w pełni uzmysłowić sobie złożoność tego zagadnienia, musimy wpierw
wspomnieć o sanctorale kaznodziejów. Jego szerokie omówienie nie jest celem ni-
niejszego opracowania. Posłużmy się zatem wnioskami, które przedstawił W. Bon-
niwell OP, podsumowując opis źródeł dominikańskiego sanctorale:

Zbadanie kalendarza dowodzi bezdyskusyjnie, że jego podstawy są autentycznie
gregoriańskie. […] Konieczne było nadanie kalendarzowi bardziej powszech-
nego i aktualnego charakteru. W tym celu dominikańscy liturgiści musieli prze-
studiować kalendarze bardziej wpływowych stolic biskupich i zakonów, a także
martyrologium Usuarda, które było wówczas w niemal powszechnym użyciu.
Bez wątpienia kalendarze watykański i laterański służyły jako przewodnik, gdyż
znajdujemy w nich wiele podobnych cech. Fakt, że dominikanie odrzucili 
świąt watykańskich i  laterańskie, sugeruje, iż jedynie się z nimi zapoznano,
a nie użyto ich jako podstawy.W zamianwidzimy owiele większe podobieństwo
kalendarza Humberta do dwunastowiecznych kalendarzy kartuskich, cyster-
skich i premonstrateńskich. Jednak obecnie nie da się rozstrzygnąć, czywynikało
to z tego, że którejś z tych list użyto dla celów porównawczych, czy też był to
efekt ich bliskiego podobieństwa do starego kalendarza gregoriańskiego.

Sanctorale kaznodziejów było stosunkowo bogate, choć w porównaniu z kalenda-
rzami epoki cechowała je pewna powściągliwość. Nie licząc oktaw i wigilii, zawierało
 świąt Pańskich (w tej liczbie nie uwzględniono oczywiście Zmartwychwstania,
Wniebowstąpienia i Zesłania Ducha Świętego, znalazły się w niej natomiast święta
korony cierniowej i krzyża Pańskiego),  święta maryjne i  wspomnień świętych.
Gdy dodamy obchody oktaw, wigilii i sobotnie wspomnienia maryjne, zauważymy,
że celebracja wspomnień świętych i uroczystości Pańskich stanowiła zasadniczy zrąb
kalendarza liturgicznego Zakonu. Około połowa dni roku była związana z jakimś
obchodem ku czci świętego. Należy pamiętać, że sanctorale Prototypu podlegało sze-
 W XIII wieku świadectwem tego samego zwyczaju był chociażby ryt Sarum. Por. A New Dictionary

of Liturgy and Worship, [red.] J.G. Davies, [wyd. ], London , s. . Jest prawdopodobne,
że dominikanie właśnie z niego czerpali wzorce. Jak zobaczymy w trakcie dalszych analiz, ryt
z Salisbury pojawi się klkukrotnie w porównaniach poszczególnych ceremonii. Choć w formie,
która istniała w XIII wieku, przetrwał niespełna  lat, dla dominikanów mógł być pewnym
punktem odniesienia. Por. Dominican Missal in Latin and in English. Revised Edition, Oxford
, s. . Na temat rytu Sarum z łatwością można odnaleźć bogatą bibliografię, ponieważ
po odłączeniu się Kościoła angielskiego od Rzymu ryt ten przeżył swoisty renesans jako liturgia
Kościoła Anglii. Por. The liturgy of the Church of Sarum, together with the calendar of the same
church, [tłum. z łaciny, przedmowa, przypisy:] Ch.Walker, [wstęp:] T.T. Carter, London . Także:
The Catholic Encyclopedia, t. , New York . Tam też dalsza bibliografia.

 Spośród licznych opracowań ogólnych na ten temat warto wskazać: Ph. Harnoncourt, H. Auf der
Maur, Feiern im Rhythmus der Zeit II. Der Kalender. Feste und Gedenktage der Heiligen, Regensburg
, [seria:] Gottesdienst der Kirche. Handbuch der Liturgiewissenschaft, t. .

 Temat sanctorale dominikańsiego i w szczególności doboru wspominanych świąt i świętych omówił
między innymi W. Bonniwell OP, A History of the Dominican Liturgy…, dz. cyt., s. –.

 W. Bonniwell OP, A History of the Dominican Liturgy…, dz. cyt., s. n.





.. Wybór formularza mszalnego

regowimodyfikacji w XIII wieku, nie zmieniły go one jednak gruntownie. Przyjrzyjmy
się im pokrótce.

Już na kapitule w Budzie w  roku dodano uroczystość totum duplex św. Piotra
z Werony. W latach sześćdziesiątych XIII stulecia obchód ten rozszerzono przez
dodanie wspomnienia w kolejne dni aż do oktawy ( rok, Paryż). Osiem lat
później, w  roku, na kapitule w Sztrasburgu w idy czerwcowe (/) dodano
wspomnienie św. Antoniego z Padwy w randze trzech czytań. Natomiast w 
roku dodano do matutinum czytania zaczerpnięte z jego pism. W roku  na
kapitule w Bolonii pozwolono na dodanie oktawy do święta patrona własnego ko-
ścioła. W  ustanowiono wspomnienie trium lectionum św. Edwarda, które
w  roku przeniesiono na trzecie idy października (/). Obchód św. Marty
w randze trzech czytań wprowadzono do kalendarza w  roku (Piza). Już w 
próbowano go ustanowić, ale Akta kapituł w tym względzie zawierają jedynie incho-
atio kapituły w Trewirze. W roku  przyjęto formularz wspomnienia siostry
Marii Magdaleny i Łazarza na szóste kalendy sierpnia (/). W latach  —
 dodano wspomnienie św. Wacława męczennika, dla którego teksty brewiarzowe
i mszalne przygotowali bracia z Czech. Wypadało ono w wigilię uroczystości Mi-
chała Archanioła —  września. W roku  w Sztrasburgu, zgodnie z poleceniem
papieża Bonifacego VIII, podniesiono do stopnia duplex wszystkie święta apostołów,
ewangelistów i doktorów Kościoła — Ambrożego, Hieronima, Augustyna i Grze-
gorza. W latach  —  podniesiono rangę uroczystości św. Mikołaja do
stopnia duplex. W tych samych latach ( – ) podniesiono do rangi totum
duplex uroczystości Narodzenia Jana Chrzciciela, Marii Magdaleny i Apostołów
Piotra i Pawła. Prawie w tym samym czasie (w latach  — ) dodano do
kalendarza święto simplex św. Ludwika w ósme kalendy września ( sierpnia). Na
początku XIV wieku ( — ) do stopnia trium lectionum podniesiono jeszcze
wspomnienie św. Ignacego męczennika.
 Por. MOPH , s. .
 Por. MOPH , s. .
 Por. MOPH , s. ,  i .
 Por. MOPH , s. .
 Por. MOPH , s. .
 Por. MOPH , s.  i .
 Por. MOPH , s. .
 Por. MOPH , s. .
 Por. MOPH , s. n.
 Por. MOPH , s. , ,  i –.
Por. MOPH , s. .
Por. MOPH , s. ,  i .
Por. MOPH , s. ,  i .
Por. MOPH , s. ,  i .
Por. MOPH , s. ,  i . Zaznaczmy dodatkowo, że nie powiodło się podniesienie rangi

świąt z simplex do semiduplex, najpierw Hieronima i Ambrożego, choć wysiłek podejmowano
dwukrotnie. Por. MOPH , s.  i . Później w wypadku św. Grzegorza, por. MOPH , s. .
Ponadto wspomnienia niektórych świętych usiłowano wprowadzić do litanii. Jedynie imię św.
Małgorzaty doczekało się potwierdzenia przez trzy kolejne kapituły i dodano jej wezwanie w 
roku. Por. MOPH , s. ,  i . Pozostali święci byli zgłaszani do wpisania ich w litanie ale nie
przeprowadzono pełnego cyklu legislacyjnego: Izydor () i Bernard (, ), por. MOPH ,
s.  i ; Elżbieta (), por. MOPH , s. ; Marta, por. MOPH , s. .

Purificatio, obecnie Ofiarowanie Pańskie.
Ze względu na to, że uroczystość mogła wypaść po Septuagesimam przewidziano tractus w miejsce

sekwencji.





. U    E   

Święto Uwagi

Oczyszczenie NMP Obrzęd poświęcenia świec i procesja. Sekwencja. Oddanie
świec celebransowi (przeorowi) po offertorium.

Zwiastowanie Pańskie Sekwencja. Jeśli wypadało po Zmartwychwstaniu Pańskim
dwukrotne Alleluia przed Ewangelią.

Piotra z Werony Sekwencja.
Przeniesienie relikwii Dominika Sekwencja.

Dominika Sekwencja.
Wniebowzięcie NMP Wigilia: jeśli wypada w niedzielę, odmawia się Gloria in excel-

sis oraz Ite Missa est.
Dzień: procesja. Sekwencja.
Oktawa: w sobotę sekwencja.

Augustyna Sekwencja.
Narodzenie NMP Sekwencja.

Oktawa: Ewangelia inna niż w dzień. W sobotę sekwencja
i Ewangelia z dnia.

Wszystkich Świętych Wigilia: odmawia się Alleluia, jeśli wypada w niedzielę.
Dzień: sekwencja.

Wszystkich wiernych zmarłych Wyłącznie jedna kolekta. Tractus śpiewany przez dwie pary
braci.

Tabela .: Wybrane święta z sanctorale dominikańskiego wraz z istotnymi elementami cele-
bracji.

Dla ułatwienia analizy w tabeli . umieszczono te święta, których obchód różnił
się od coniedzielnej celebry mszy świętej. W kolumnie „Uwagi” wymieniono od-
stępstwa i dodatkowe ceremonie sprawowane w te dni: dodanie sekwencji, procesji
i niekiedy drugiego Alleluia. Łatwo zauważymy, że niektóre z wymienionych świąt,
mimo iż przypisane do konkretnych dni roku, są związane z temoporale. Dla innych
przewidziano formularze w wariantach, tak by można było odprawić je bez względu
na to, czy wypadają w okresie pokutnym czy paschalnym lub zwykłym. Widzimy
wobec tego, że w samym sanctorale istniało wewnętrzne zróżnicowanie obchodów.
Taka sytuacja nie dziwi historyków liturgii. Przywołujemy ją tutaj głównie w tym
celu, aby zademonstrować konieczność wprowadzenia gradacji pomiędzy świętami.
Niejednokrotnie bowiem dochodziło do okurencji, czyli zbiegu dwóch świąt jednego
dnia lub konkurencji — nakładania się pierwszych nieszporów uroczystości dnia
następnego z drugimi nieszporami święta obchodzonego w dany dzień. W takim
wypadku konieczne było wskazanie święta bardziej uprzywilejowanego, które na-
leżało celebrować. Święto mniej uprzywilejowane przenoszono na inny dzień bądź
w danym roku zupełnie je pomijano.

Ze względu na potrzebę wskazania świąt wyższych (bardziej uprzywilejowanych)
każdemu dniowi temporale i sanctorale przypisywano odpowiednią rangę, która
wprowadzała gradację pomiędzy obchodami. Dzięki temu określano pierwszeństwo
świąt — zasadę pomocną do rozstrzygnięcia, które wspomnienie należy odprawić.
W święta Odnalezienia Krzyża Pańskiego, Korony cierniowej i Jana przed Bramą Łacińską (wspo-

mnienie męczeństwa Apostoła) stosowano osobne formularze przed Wniebowstąpieniem i po
nim. Podobnie uzależniano formularze świąt od święta Trójcy Świętej: Przeniesienia relikwii św.
Dominika, Apostołów Filipa i Jakuba oraz św. Urbana. Natomiast od uroczystości Pięćdziesiątnicy
zależały wspomnienia Medarda, Prymusa i Felicjana oraz Barnaby Apostoła.





.. Wybór formularza mszalnego

Ordinarium dominikanów zawiera odpowiednie przepisy na ten temat. Stopnio-
wanie uroczystości nie było wyłącznie zabiegiem formalnym, służącym jedynie do
uporządkowania rubryceli. Dni w zależności od rangi różniły się między sobą formą
celebracji liturgicznej, którą szczegółowo określano zarówno dla liturgii godzin, jak
i mszy, w zależności od liturgicznego stopnia wspomnienia. W godzinach kano-
nicznych zmienna była struktura tekstów własnych. Obok liczby antyfon, długości
responsoriów oraz wariantów melodii, na które je śpiewano, zmieniał się także układ
miejsc w chórze, liczba posługujących, pojawiały się okadzenia itp.. Również spo-
sób odprawiania mszy świętej zależał od tego, jaki stopień przypisany był danemu
świętu. Różnice między ceremoniami mszalnymi polegały na drobnych elementach,
na które będziemy zwracać uwagę, rekonstruując ryt mszy w dalszej części niniej-
szego opracowania. Zasadnicze różnice występowały przede wszystkim pomiędzy
świętami, w tym świętami rytu prostego, a dniami powszednimi i komemoracjami.
Przyjrzyjmy się zatem gradacji świąt w zwyczaju dominikańskim rytu rzymskiego.

System określania stopni pomiędzy wspomnieniami jest zbudowany z jednej
strony na przypisanej do danego dnia randze liturgicznego wspomnienia, z dru-
giej na tabeli pierwszeństwa obchodów liturgicznych. W średniowieczu mamy do
czynienia co najwyżej z rudymentami takiego systemu. Posługiwano się wtedy kalen-
darzem, który wyznaczał rangę danego dnia — o ile był przypisany do stałej daty —
a dodatkowe informacje należało odszukać w Ordinarium, które nota bene nie tyle
przywiązywało wagę do stopnia święta, ile ustalało zasady celebracji, na podstawie
których można wnioskować o randze danego dnia. Poniżej będziemy łączyć informa-
cje z kalendarza i Ordinarium dominikańskiego z XIII wieku, by dzięki temu uzyskać
pełen obraz zależności pomiędzy obchodami liturgicznymi. Na podstawie poniższej
analizy i danych ujętych wyżej w tabelach . i ., będziemy mogli spróbować ułożyć
swoistą tabelę pierwszeństwa świąt, jaka mogłaby służyć trzynastowiecznym kazno-
dziejom. Praca nad tabelą pierwszeństwa nie ma na celu stworzenia ahistorycznego
narzędzia. Podejmujemy ją, ponieważ może posłużyć badaczom treści rytu. Na jej
podstawie będąmogli określić, które treści teologiczne liturgia dominikanów traktuje
jako ważne. Podobnie, jakie tajemnice wiary i którzy święci cieszyli się szczególnym
kultem, a zatem mogli mieć znaczący wpływ na mentalność kaznodziejów i wiernych
korzystających z ich pracy duszpasterskiej. By móc doprowadzić do powstania „tabeli
pierwszeństwa”, najpierw, poczynając od najbardziej uroczystych, przyjrzyjmy się
Por. Ordinarium, dz. cyt., s. –, nr –.
 Istotną kwestią była zależność tekstów jednego święta od drugiego, gdy się zbiegały.Wwypadku tak

zwanej konkurencji, a więc nachodzenia na siebie pierwszych nieszporów danego święta z drugimi
nieszporami święta obchodzonego w dzień poprzedni, wówczas — jeśli święta były tego samego
stopnia — od czytania odmawiało się nieszpory dnia następnego. W wypadku różnego stopnia
zbiegających się uroczystości, niższe święto ustępowało bardziej uprzywilejowanemu. Szczegó-
łowych komentarzy dostarczają cytowani wyżej autorzy: L. Rousseau OP oraz W. Bonniwell OP,
a także G.G. Sölch OP, Die Eigenliturgie der Dominikaner. Eine Gesamtdarstellung, „Für Glauben
und Leben”, t. , Düsseldorf , s. –. Przepisy na ten temat można znaleźć w Ordinarium, dz.
cyt., s. –, nr –. Na przykład, w wypadku nakładania się obchodów, nieszpory składano
z tekstów obu świąt lub całkowicie zastępowano modlitwami ważniejszego święta.

Należy przy tym pamiętać, że choć w pierwszym rzędzie rangę świąteczną przypisywano do
poszczególnych dni, zdarzało się, że sposób celebracji drugiej lub trzeciej mszy danego dnia
określano jako mszę sprawowaną w randze innej niż stopień dnia. Dobrym przykładem takiego
rozwiązania jest druga msza Narodzenia Pańskiego, którą mimo że wypada w święto rytu w pełni
zdwojonego, odprawiano jako mszę semiduplex.





. U    E   

pokrótce stopniom świąt liturgicznych, które występowały w dawnym zwyczaju
dominikańskim rytu rzymskiego.

... D  

Największym uroczystościom nadawano rangę świąt totum duplex, którą przypisano
w sumie  dniom w ciągu roku. Choć zostały zebrane w jednej kategorii, możemy
zauważyć, że występowała między nimi swoista gradacja. Najbardziej znamienne
święta z jednej strony poprzedzano czasem przygotowania lub przynajmniej wigilią,
a z drugiej przedłużano ich obchód oktawą. Dodatkowo w niektóre dni tej rangi
przed mszą świętą odprawiano procesję. Postępowano tak bez względu na to, czy
dane święto należało do sanctorale czy temporale. Pierwsze miejsce wśród obchodów
liturgicznych zajmowało naturalnie Zmartwychwstanie poprzedzone Triduum ante
Paschæ i Wielkim Postem z przedpościem liczonym od Septuagesimam. Zaznaczmy,
że dni od Wielkiego Czwartku do Wielkiej Soboty włącznie nie miały jednoznacznie
przypisanej rangi, prawdopodobnie jednak były traktowane jako dni rytu w pełni
zdwojonego. Drugim dniem równie uroczystym było Narodzenie Pańskie, które
również poprzedzał swoisty Wielki Tydzień, liczony od  grudnia, i Adwent. Rangę
Narodzenia podkreślano ponadto przez trzy msze sprawowane w ciągu tego dnia.
Również uroczystość Zesłania Ducha Świętego obchodzona była w randze najwyż-
szego święta. Przygotowaniem do niego był czas, którego początek wyznaczały dni
krzyżowe przed Wniebowstąpieniem. W trzech wymienionych przypadkach dwa
dni po uroczystości nie tylko przedłużały jej obchód w zwyczajny sposób (jako dni
oktawy), ale dodatkowo miały rangę równą poprzedzającej je uroczystości (totum
duplex). Zwróćmy uwagę, że dwa dni po Narodzeniu Pańskim pokrywały się ze wspo-
mnieniami świętych Szczepana Pierwszego Męczennika i Jana Apostoła. Przez to, że
kult męczenników zbiega się z datą uroczystości, przy pobieżnej analizie kalendarza
średniowiecznego można przeoczyć podkreślenie znaczenia Narodzenia.

Kolejnymi dniami celebrowanymi w stopniu totum duplex były: niedziela Trójcy
Świętej, Wniebowstąpienie, Objawienie Pańskie, Oczyszczenie NMP (Ofiarowanie),
Zwiastowanie Pańskie, Wniebowzięcie i Narodzenie Najświętszej Maryi Panny,
a także Święto poświęcenia kościoła lub jego rocznice. Spośród świętych tylko
 Jako ogólne wprowadzenie do tego zagadnienia traktujemy: H. Wąsowicz, Kalendarz ksiąg litur-

gicznych Krakowa do połowy 16. wieku, dz. cyt., s. –; Ph. Harnoncourt, H. auf der Maur,
Feiern im Rhythmus der Zeit II. Der Kalender. Feste und Gedenktage der Heiligen, dz. cyt., s. –.

Dokładne wyliczenie wspomnień i świąt przedstawia: L. Rousseau OP, De ecclesiastico officio
Fratrum Prædicatorum secundum ordinationem Ven. Mag. Humberti de Romanis, AOP  () s.
–. Informacje tam zawarte zostały zaczerpnięte z kalendarza umieszczonego w Prototypie,
który został opublikowany w: F.-M. Guerrini, Ordinarium, dz. cyt., s. –.

Ordinarium nie mówi o tym wprost. Zaznacza, że w dni Triduum liturgii godzin przewodniczy
przeor, jak ma to miejsce w święta totum duplex (s. , nr ), niemniej mszę świętą w Wielki
Czwartek odprawia się zgodnie z zasadami dni semiduplex (s. , nr ), ale w wigilię Paschy
msza ma znamiona rytu totum duplex (s. , nr ). L. Rousseau OP w De ecclesiastico officio,
dz. cyt., na s.  zaznacza, że nieszpory i matutinum Wielkiego Czwartku odprawia się według
zasad święta simplex. Swoisty porządek celebracji Triduum paschalnego wystarczająco wyróżniał je
spośród innych obchodów. Było też oczywiste, że znosiło wszelkie inne wspomnienia i uroczystości.

Oczyszczenie Najświętszej Dziewicy i Zwiastowanie Pańskie nigdy nie były przenoszone na inny
dzień. Por. Ordinarium, dz. cyt., s. , nr  i s. , nr .

Obchód poświęcenia kościoła był uzależniony od okresu liturgicznego, w którym wypadał. Zawsze
odmawiano sekwencję i Alleluia lub tractus, jeśli święto wypadało w przedpościu. W okresie
paschalnym i Wniebowstąpienia odmawiano dodatkowe Alleluia. W dzień poświęcenia korzystano





.. Wybór formularza mszalnego

nieliczni byli wspominani w tej randze. Przede wszystkim kanonizowani dominikanie:
sam Założyciel w dzień wspomnienia i w dzień przeniesienia relikwii, pierwszy
spośród braci święty męczennik, Piotr z Werony, oraz św. Augustyn, którego regułę
przyjął Zakon Braci Kaznodziejów. Oprócz wspomnień tych świętych jako totum
duplex świętowano uroczystość Wszystkich Świętych oraz uroczyste wspomnienie
patrona danego kościoła.

Niewiele mniej uroczystymi były święta duplices, których kalendarz dominikań-
ski wymienia w sumie  w ciągu roku: Wigilia Narodzenia Pańskiego, Obrzezanie
Pańskie, Narodziny Jana Chrzciciela, uroczystości Apostołów Piotra i Pawła oraz
Michała Archanioła. Święta tej rangi były obchodzone bardzo podobnie do totum
duplex, z tym że w liturgii godzin większa liczba braci wykonywała śpiewy solowe.
Wspólną cechą celebracji świąt totum duplex i duplex było to, że godziny większe
(matutinum, laudes i nieszpory) oraz mszę konwentualną celebrował przeor lub
wyższy przełożony. Chórem prowadzącym — rozpoczynającym śpiew — zarówno
wwymienionych godzinach kanonicznych, jak i namszach był w te dni chór przeorski,
czyli prawy (południowy). Dni w tej randze przewidywały najbardziej uroczysty
sposób celebracji mszy świętej. Używano w ich trakcie kadzidła, epistołę i Ewangelię
czytano z ambon w lektorium, lekturę Ewangelii poprzedzała uroczysta procesja, na
ołtarzu płonęła największa dopuszczalna liczba świec itp. W ramach rekonstrukcji
rytu będziemy zwracać uwagę na elementy ze względu na wyższą rangę obchodu
dodane do mszy konwentualnej.

Kolejnym rodzajem świąt były wspomnienia semiduplices, których kalendarz
dominikański notuje  w ciągu roku. Mimo nazwy sugerującej związek ze świę-
tami duplex pod względem celebracji eucharystycznej bardziej przypominały święta
simplex, a więc niższej rangi. Do świąt rytu zdwojonego upodabniał je przede wszyst-
kim sposób odmawiania liturgii godzin, która przewidywała pierwsze nieszpory
tychże świąt (odmawiane wieczorem dnia poprzedniego) oraz użycie kadzidła
w nieszporach i jutrzni dla okadzenia ołtarza podczas kantyków ewangelicznych.
Co prawda w mszy również w te dni dokonywano okadzenia, ale praktyka ta nie
wyróżniała świąt rytu zdwojonego. Do świąt semiduplex należały przede wszyst-
kim wspomnienia apostołów: Macieja, Filipa i Jakuba, Jana przy Bramie Łacińskiej,
Barnaby, Jakuba Większego, Pawła — nawrócenie i wspomnienie, Bartłomieja, Mate-
usza, Szymona i Judy, Andrzeja, Tomasza; męczenników: Wincentego, Wawrzyńca,
Katarzyny; i uczniów Pańskich: Marka, Marii Magdaleny i Łukasza; a także dwóch

z tych samych śpiewów, których używano w jego rocznicę, ale stosowano inny zestaw modlitw
kapłańskich. Por. Ordinarium, dz. cyt., s. n, nr n.

Por. Ordinarium, dz. cyt., s. n, nr .
Por. Ordinarium, dz. cyt., s. n, nr –.
Por. Ordinarium, dz. cyt., s. n, nr .
Warto nadmienić w tym miejscu, że nazwa „ryt zdwojony” nie wywodziła się — jak niekiedy się

uważa — z faktu powtarzania antyfon przed i po każdym psalmie w liturgii godzin. Taki sposób
celebracji jest nieznany dominikanom. Jak zaznacza G. M. Sölch: „Odmawianie [antyfony] przed
psalmem i po nim jest litrugii dominikańskiej obce”, „Die Liturgie des Dominikanerordes”, [w:]
Angelicum Periodicum Trimestre, t. , Roma , s. . U dominikanów w XIII wieku model
powtarzania pełnej antyfony dotyczył wyłącznie kantyków ewangelicznych (Benedictus, Magnificat
i Nunc dimittis), z tym że antyfonę śpiewano dwukrotnie tylko w dni rytu totum duplex. Wydaje
się zatem, że zdwojenie w nazwie rangi świąt dotyczy podwójnych nieszporów: pierwszych dnia
poprzedniego i drugich w dzień uroczystości. Por. wnioski L. Rousseau OP w De ecclesiastico officio,
dz. cyt., s. n.

Por. uwagi na stronie  nieniejszego opracowania.





. U    E   

świętych czczonnych w średniowieczu w sposób szczególny: Marcina i Mikołaja.
W tej randze wspominano również znalezienie i podwyższenie Krzyża Świętego.
Każde ze świąt rytu zdwojonego miało pełen mszalny formularz własny— introit,
kolektę, offertorium i sekretę, communio i postcommunio, a także własne czytania,
Alleluia i responsoria bądź tractus.

... D  

Nie należącymi do świąt rytu zdwojonego były święta proste (festa simplex). Obcho-
dzono ich  w ciągu roku i każde z nich odprawiano zgodnie z własnym formularzem
mszalnym. Świętami prostymi były wspomnienia: Fabiana i Sebastiana, Agnieszki,
Agaty, Katedry św. Piotra, Grzegorza, Ambrożego, Jerzego, Korony Cierniowej, Ger-
wazego i Protazego, Jana i Pawła, Małgorzaty, Piotra w okowach, Odnalezienia [ciała]
św. Szczepana, Hipolita i towarzyszy, Bernarda, Śmierć Jana Chrzciciela, Maurycego
i towarzyszy, Kosmy i Damiana, Hieronima, Franciszka, Dionizego i towarzyszy, Ce-
cylii, Klemensa, Łucji, Młodzianków, Tomasza Becketa i Sylwestra. Kiedy dochodziło
do nałożenia się świąt (simplex lub wyższego) z obchodami z temporale, wówczas na-
leżało pamiętać, że za ważniejsze od świąt uznawano: niedziele Adwentu, Wielkiego
Postu i przedpościa (Septuagesima, Sexagesima, Quinquagesima), Środę Popielcową,
dni od Wielkiego Poniedziałku do pierwszej niedzieli po Wielkiejnocy oraz od wigilii
Zesłania Ducha Świętego do niedzieli Trójcy Świętej,Wniebowstąpienie i jego oktawę.
W wypadku pokrycia się obchodów z wymienionymi dniami, należało przesunąć
obchód z sanctorale na dzień wolny od wspomnień w kolejnym tygodniu. Gradacja
stopni świąt przejawiała się również w tym, że w wypadku świąt stopnia simplex,
jeśli wypadały w czasie od Niedzieli Palmowej do oktawy Zmartwychwstania lub od
Pięćdziesiątnicy do niedzieli Trójcy Świętej, nie przesuwało się obchodu na kolejny
tydzień lecz w danym roku nie wspominano go w ogóle.

Dodatkowo w stopniu simplex celebrowano część oktaw (w znaczeniu ósmego
dnia po uroczystości) świąt rytu zdwojonego: Narodzenia Jana Chrzciciela, Aposto-
łów Piotra i Pawła, Dominika, Wawrzyńca, Wniebowzięcia, Augustyna, Narodzenia
Najświętszej Dziewicy, Marcina, a także pozostałe dni w ciągu oktawy Objawienia
i Narodzenia Pańskiego (poza wymienionymi wyżej, s. ) oraz dni w ciągu oktawy
Wniebowstąpienia. Pamiętajmy, że oktawy uroczystości wypadające w niedzielę ob-
chodzono tydzień później w kolejną niedzielę. Dlatego tym świętom nie przypisuje
się rangi simplex, lecz traktuje się szczególnie, jako niedzielę specjalnego tytułu:
Obrzezania Pańskiego i Trójcy Świętej. Również niedziela po Zmartwychwstaniu
Pańskim była traktowana wyjątkowo jako niedziela w oktawę Paschy.

... N

W dobie współczesnej średniowieczny sposób traktowania niedzieli może się wyda-
wać stosunkowo skomplikowany. Jak widzieliśmy wyżej, wprowadzano pomiędzy
nimi stopnie: Zmartwychwstanie Pańskie, Zesłanie Ducha Świętego i święto Trójcy
Świętej można traktować jako jedną grupę, drugą stanowią niedziele Adwentu, przed-
pościa iWielkiego Postu, a pozostałe niedzielemożemy nazwać „zwykłymi”. Niedziele
zwykłe miały stopień wyższy od dni w trakcie oktawy i wspomnień, ustępowały jed-
nak świętom simplex lub wyższym. Również i w wigilie, które miały własny formularz
Por. Ordinarium, dz. cyt., s. , nr  i s. , nr .





.. Wybór formularza mszalnego

mszalny, na jego rzecz rezygnowano z niedzielnego. Zauważmy jednak, że jeśli w nie-
dzielę odprawiano mszę z innego święta, w pierwszy wolny dzień danego tygodnia
należało odprawić formularz niedzielny z pomienięciem Gloria in excelsis i Credo.
Zasadę tę stosowano nawet wówczas, gdy liturgię godzin odprawiano z oktawy.
Oznacza to, że niedziele zwykłe w pewnym sensie były zrównane ze świętami. Co
więcej, przyglądając się strukturze doboru tekstów w dni powszednie, zauważymy,
że poza dopuszczeniem mszy wotywnych, w ferie powtarza się formularz niedzielny.
Wobec tego nie dość, żemsza przypisana do niedzieli zawszemusiała być odprawiona,
to niekiedy była zwielokrotniona jakby w formie oktawy.

... O  

Oktawy nie były celebrowane wyłącznie w ósmym dniu po danym święcie, ale przez
kolejnych osiem dni, licząc od dnia świątecznego. Dominikanie przyjęli dwanaście
tego typu oktaw: Andrzeja, Szczepana, Jana Ewangelisty, Młodzianków, Jana Chrzci-
ciela, Apostołów Piotra i Pawła, Wawrzyńca, Wniebowzięcia Najświętszej Maryi
Panny, Augustyna, Narodzenia Najświętszej Maryi Panny i Marcina. Oprócz wy-
mienionych, zaczerpniętych z rytu rzymskiego, kaznodzieje dodali jedną własną
oktawę w uroczyste wspomnienie swojego założyciela. Zgodnie z powszechnym
zwyczajem obchodzili również oktawy Narodzenia i Objawienia Pańskiego, Zmar-
twychwstania, Wniebowstąpienia Pańskiego, Zesłania Ducha Świętego oraz rocznicy
poświęcenia kościoła. Ordinarium zastrzega, że wyłącznie w te święta można
odprawiać oktawy: „Praeter istas octavas nullae aliae octavae Sanctorum fiant, sive
Patronorum Ecclesiae, sive aliorum quorumcumque”. Oktawy były celebrowane
w zasadzie jak święto, którego obchód przedłużały, z tym wyjątkiem, że nie od-
mawiano w dni powszednie sekwencji ani wyznania wiary, a niekiedy opuszczano
również Chwała na wysokości Bogu. Dni powszednie w trakcie oktaw ustępowały
świętom, wigiliom, niedzielom, sobotnim wspomnieniom maryjnym i mszom za
zmarłego właśnie brata. Gdy dwie oktawy występowały równocześnie (nachodziły
na siebie), wówczas odprawiano liturgię z dnia oktawy święta o wyższej randze.
Szczegółowe przepisy na temat obchodu danej oktawy znajdują się w Ordinarium.
Por. Ordinarium, dz. cyt., s. , nr  i .
Ciekawym przypadkiem jest obchód w stopniu wspomnienia według rytu trzech czytań z 

stycznia — Agnetis secundo, czyli znanewKościele świętoAgnieszki po razwtóry.Wypadawoktawę
św. Agnieszki ( stycznia) lecz nie jest ani zaznaczone jako oktawa ani dni pomiędzy obchodami
nie mają znamion oktawy.

Por. W. Bonniwell OP, A History of Dominican Liturgy…, dz. cyt., s. .
Por. tabela ..
Ordinarium, dz. cyt., s. , nr .
Por. Ordinarium, dz. cyt., s. , nr .
Por. Ordinarium, dz. cyt., s.  — .





. U    E   

Wigilia Oktawa

św. Andrzeja ( listopada) św. Andrzeja ( grudnia)
Narodzenia Pańskiego ( grudnia) Obrzezanie Pańskie ( stycznia)

św. Szczepana ( stycznia)
św. Jana Ewangelisty ( stycznia)
św. Młodzianków ( stycznia)

Objawienia Pańskiego ( stycznia) Objawienia Pańskiego ( stycznia)
Sabbato sancto Paschæ Dominica in octava Paschæ

Wniebowstąpienia Pańskiego Wniebowstąpienia Pańskiego

Zesłania Ducha Świętego Zesłania Ducha Świętego

niedziela Trójcy Świętej

Narodzenia Jana Chrzciciela ( czerwca) Narodzenia Jana Chrzciciela ( lipca)
Apostołów Piotra i Pawła ( czerwca) Apostołów Piotra i Pawła ( lipca)

św. Dominika ( sierpnia)
św. Wawrzyńca ( sierpnia) św. Wawrzyńca ( sierpnia)

Wniebowzięcia NMP ( sierpnia) Wniebowzięcia NMP ( sierpnia)
św. Augustyna ( września)
Narodzenia NMP ( września)

św. Mateusza ( września)
Apostołów Szymona i Judy ( października)

Wszystkich Świętych ( października)
św. Marcina ( listopada)
Rocznicy poświęcenia kościoła

Tabela .: Zestawienie wigilii i oktaw w kalendarzu dominikańskim.

Wigilie z własnym formularzem mszy wypadały w przeddzień następujących
świąt: Andrzeja, Narodzenia Pańskiego, Objawienia, Niedzieli Zmartwychwsta-
nia, Wniebowstąpienia, Zesłania Ducha Świętego, Jana Chrzciciela, Apostołów Pio-
tra i Pawła, św. Wawrzyńca, Wniebowzięcia Najświętszej Maryi Panny, Mateusza,
Apostołów Szymona i Judy oraz Wszystkich Świętych. Formularz mszalny wigilii
Przez oktawę Narodzenia Pańskiego obchodzono kolejne święta świętych Pańskich (Szczepana,

Jana Ewangelisty, Świętych Młodzianków, Tomasza Becketa, Sylwestra) sam dzień oktawy wypadał
w święto Obrzezania Pańskiego, stąd nie obchodzono pełnej oktawy uroczystości. Mimo to właśnie
jako oktawę postrzegano kolejne dni po Narodzeniu Pańskim, czego dowodem jest choćby fakt
istnienia formularza na niedzielę w trakcie oktawy. Por. Ordinarium, dz. cyt., s. n, nr –.

Nieobecna w kalendarzu w Prototypie, f. r, choć obecna w spisie formularzy. Teksty zależne od
święta Obrzezania Pańskiego. Por. Ordinarium, dz. cyt., s. n, nr – oraz s. , nr –.

Dodatkowo specjalne rubryki dla niedzieli w trakcie oktawy. Por. Ordinarium, dz. cyt., s. , nr
 oraz s. n, nr –.

Nie nazywana oktawą, ponieważ formalnie w oktawęwypadała niedziela Trójcy Świętej. Formularze
liturgiczne kolejnych dni tygodnia spełniają jednak zasady oktaw — teksty liturgii godzin i mszy
zaczerpnięte z uroczystości. Por. Ordinarium, dz. cyt., s. n, nr – oraz s. –, nr
–.

Niepełna oktawa ze względu na pierwszą niedzielę po święcie Trójcy Świętej. Por. Ordinarium, dz.
cyt., s. , nr .

Tylko część tekstów własnych, pozostałe według obchodu oktaw świętych.
Nie wymieniona pośród wigilii, ale bardzo podobną w formie obchodu, była msza z soboty przed

czwartą niedzielą Adwentu — jej również zostały przypisane dodatkowe czytania ze Starego Testa-
ment, w tym wypadku było ich pięć. Por. Ordinarium, dz. cyt., s. , nr .

Por. Ordinarium, dz. cyt., s. n, nr .





.. Wybór formularza mszalnego

zależał od tego, czy odmawiano go w dzień powszedni, czy też w niedzielę, wówczas
niektóre teksty były zastępowane bardziej uroczystymi. Niektóre msze wigilijne
odprawiano po nonie, zwyczaj ten dotyczył soboty przed Paschą, Wniebowzięcia
i Zesłania Ducha Świętego. W wyjątkowe wigilie wykonywano dodatkowe cztery
lekcje mszalne ze Starego Testamentu, które poprzedzały szczególne przypisane do
danego święta rytuały i hymn Chwała na wysokości Bogu. Takimi dniami były: sobota
przed Paschą, Zesłanie Ducha Świętego i święto Trójcy Świętej.

... W

Poza wymienionymi rodzajami dni świątecznych dominikanie odprawiali trzy ro-
dzaje wspomnień. Najważniejszymi z nich były sobotnie wspomnienia Najświętszej
Maryi Panny. Msze święte „in commemoratione Beatæ Virginis in sabbatis” odpra-
wiano w zasadzie w każdą sobotę Adwentu z wyjątkiem trzeciego tygodnia, kiedy
wypadały dni suche, od soboty podczas oktawy Objawienia aż do Quinquagesimam,
od soboty po białej niedzieli aż do Wniebowstąpienia, od soboty po święcie Trójcy
Świętej aż do końca roku, z wyjątkiem dni suchych wypadających w siedemnastym
tygodniu zwykłym. Czyli nie odprawiano ich tylko w okresie Wielkiego Postu, Zmar-
twychwstania i Pięćdziesiątnicy. Wspomnienia tego typu były traktowane wyżej niż
pozostałe. Jako wspomnienia ustępowały jednak wszelkim świętom, poczynając od
prostych (simplex), mszom wigilijnym z własnym formularzem i sytuacjom, gdy nale-
żało odprawić mszę za zmarłego właśnie brata z konwentu. Traktowano je wyżej niż
aniwersarze, które należało przesunąć na inny dzień jeśli wypadały w sobotę. Msze
sobotnich wspomnień o Najświętszej Dziewicy nie stosowały się do ogólnej zasady,
że mszę należy odmówić z formularza święta, które wspominało się w matutinum.
Sam formularz sobotnich mszy maryjnych był bardzo charakterystyczny — zawsze
w ich trakcie odmawiano sekwencje, które zazwyczaj towarzyszyły mszom w stopniu
totum duplex. Przewidziano łącznie  sekwencji na sobotnie msze maryjne, z czego
po jednej na Adwent, czas od Bożego Narodzenia do Ofiarowania i okres paschalny,
a pozostałe na tygodnie zwykłe.

Pozostałe wspomnienia dzieliły się na dwa stopnie: obchodzone według rytu
trzech czytań (festa ritus trium lectionum), kalendarz zawierał  dni tej rangi,
oraz wspomnienia zwykłe (festa simplices memoriæ) — w ciągu roku było ich .
Jeśli dane wspomnienie celebrowano w stopniu trzech czytań, wówczas należało
pamiętać, że ustępuje ono wszystkim niedzielom, świętom simplex i wyższym, a także
że nie obchodzi się wspomnień w czasie Wielkiego Postu i w kolejnych dniach aż do
oktawy Zmartwychwstania ani w okresie od pierwszego dnia krzyżowego do oktawy
Wniebowstąpienia oraz od wigilii Pięćdziesiątnicy do niedzieli po święcie Trójcy
Por. np. Ordinarium, dz. cyt., s. , nr .
Por. Ordinarium, dz. cyt., s. , nr .
Por. Ordinarium, dz. cyt., s. , nr .
Por. Ordinarium, dz. cyt., s. , nr .
Por. Ordinarium, dz. cyt., s. , nr .
Por. Ordinarium, dz. cyt., s. n, nr .
Por. Ordinarium, dz. cyt., s. , nr .
Por. Ordinarium, dz. cyt., s. n, nr .
Nazwa, podobnie jak przy świętych duplex i simplex, nie odnosi się do rytu mszy, ale liturgii godzin,

a dokładnie do sposobu odmawiania matutinum.





. U    E   

Świętej (niedziela Deus omnium), a także w dni suche we wrześniu. Odnośnie
do formularzy zaznaczmy, że we wspomnienia odprawiane na sposób trzech czytań
korzystano z tekstów wspólnych i własnej kolekty. Trzynastowieczny mszał domini-
kanów zna następującemsze „in communi”: o Najświętszej Dziewicy (w Adwencie, od
Narodzenia Pańskiego do Ofiarowania, od Ofiarowania do końca roku liturgicznego),
o jednym lub wielu apostołach, ewangeliście, męczenniku, wielu męczennikach, wy-
znawcy i dziewicy. Formularze zawierały więcej niż jeden zestaw tekstów modlitw
i śpiewów mszalnych, tak by można było używać ich adekwatnie do osoby świętego.
Obchód wspomnienia prostego był ograniczony wyłącznie do dodania kolekty ze
wspomnienia w mszy odprawianej z formularza wybranego zgodnie z ogólnymi
zasadami.

... D 

Jeśli żadne święto temoporale lub sanctorale czy też uprzywilejowany okres świą-
teczny lub pokutny nie stał na przeszkodzie, wówczas istniałamożliwość odprawienia
mszy wotywnej lub też w intencji zmarłych bądź w innej potrzebie. Mszał domi-
nikanów w XIII wieku zna siedemnaście formularzy mszy w szczególnej intencji:
w jakiejkolwiek potrzebie, za papieża, za Kościół w prześladowaniach, o odpuszcze-
nie grzechów, za kaznodziejów, za domowników (pro familiaribus), o pokój, za
podróżujących, za chorych, o deszcz, o dobrą pogodę, za króla, za przełożonych i zgro-
madzenia, za kuszonych i dręczonych, o uproszenie łaski Ducha Świętego, przeciw
pokusom ciała. Natomiast pośród mszy wotywnych znajdują się formularze o Trójcy
Świętej, Duchu Świętym, Krzyżu świętym, a także dodatkowy zestaw modlitw mszal-
nych o wszystkich świętych (formularz nie zawierał śpiewów). Gdy wspominano
w formie mszy wotywnej inną tajemnicę lub świętego, wówczas używano formularza
z właściwego święta.

Dla całego roku ustalono sposób wyboru formularza w dni powszednie, kiedy
nie występowało inne wspomnienie lub święto. Do dni bez własnego formularza
przypisano celebrację z niedzieli bądź wotywę o Duchu Świętym, o Najświętszej
Maryi Pannie, o Krzyżu, o św. Dominiku lub za zmarłych. Schemat wyglądał
następująco:

. W okresach: Adwentu, od oktawy Objawienia Pańskiego do Wielkiego Postu
oraz od oktawy Paschy do dni krzyżowych, od niedzieli Deus omnium aż
do końca roku liturgicznego w poniedziałek (feria secunda) należało odprawić
mszę konwentualną za zmarłych. Jeśli w dany poniedziałek wypadało jednak
wspomnienie o randze trzech czytań lub wyższej, wówczas przesuwano mszę
za zmarłych na pierwszy wolny dzień w tygodniu, ale nie na sobotę, ponieważ
wówczas celebrowano wspomnienie maryjne. Jeśli w danym tygodniu nie było

Nazwa niedzieli pochodzi od pierwszych słów pierwszego responsorium w matutinum.
Por. Ordinarium, dz. cyt., s. , nr . Również jeśli okres pomiędzy Objawieniem Pańskim

a Septagesimam był zbyt krótki, by odprawić pozostałe formularze niedzielne, rezygnowano na ich
rzecz ze wspomnień.

Tak zwana memoria. Por. uwagi na temat liczby kolekt na s.  niniejszego opracowania.
Termin oznacza osoby, które korzystają z duchowych i materialnych dóbr Zakonu na mocy jakiej-

kolwiek do niego przynależności.
Por. Ordinarium, dz. cyt., s. n, nr  – .
Nie jest to niedziela przewodnia, ale pierwsza po święcie Trójcy Świętej.
Por. Ordinarium, dz. cyt., s. , nr .





.. Wybór formularza mszalnego

możliwe wyznaczenie dnia odpowiedniego do sprawowania mszy za zmarłych,
kantorwyznaczał ją jednemu z braci do prywatnego odprawienia.W ten sposób
rozwiązywano tę kwestię również w okresie Wielkiego Postu i wówczas, gdy
w piątek odmawiano wigilię za zmarłych, a wobec tego mszę w ich intencji
należałoby sprawować w sobotę.

. W okresie Adwentu, a także od oktawy Objawienia Pańskiego do wtorku
przed Środą Popielcową oraz w okresie, który obecnie nazywany jest zwykłym
(w ciągu roku), czyli od niedzieli Deus omnium aż do końca roku liturgicznego
we wtorki i środy (feria tertia et quarta) można było odprawić mszę konwen-
tualną z niedzieli, z formularza o św. Dominiku lub za braci zmarłych w ciągu
bieżącego roku. Kolejność wymienionych formularzy jest istotna, bowiem za-
wsze pierwszy dzień bez wspomnienia przeznaczano na mszę z niedzieli, gdy
nie można było odprawić jej we właściwym dniu.

. W okresie zwykłym (od niedzieliDeus omnium aż do końca roku liturgicznego)
w czwartki dopuszczano mszę o Duchu Świętym.

. W piątki od oktawy Paschy do dni krzyżowych (okres paschalny) oraz w okresie
zwykłym (od niedzieli Deus omnium aż do Adwentu) wolno było odprawić
mszę o Krzyżu.

. W soboty mszę odprawiano ze wspomnienia Najświętszej Dziewicy zgodnie
z zasadami podanymi na stronie .

Na koniec powyższego wyliczenia warto zaznaczyć, że gdy w dni powszednie odpra-
wiano msze o Duchu Świętym, Krzyżu, Maryi Pannie, o św. Dominiku lub innym
świętym, wówczas na wzór mszy odprawianych w święta nie wykonywano w jej
trakcie prostracji.

Odnośnie do mszy za zmarłych dodajmy, że sprawowano je bądź z ogólnego
formularza za zmarłych, bądź z formularzy wybieranych adekwatnie do osoby zmar-
łego — biskupa, mężczyzny, kobiety, rodzica, krewnego, spoczywających na cmen-
tarzu lub wszystkich wiernych zmarłych. Przewidziano także formularz wspólny
za żywych i zmarłych. Specjalnym rodzajem mszy za zmarłych były aniwersarze,
które miały rangę wyższą niż wspomnienie odprawiane według rytu trzech lekcji,
ale niższą niż sobotnie wspomnienie Maryi Panny. Zakon kaznodziejów przewidział
trzy msze tego rodzaju: za zmarłych rodziców ( lutego), braci ( października), do-
mowników i dobroczyńców ( września). Chociaż aniwersarz miał do wyboru dwa
własne zbiory modlitw, śpiewy mszalne czerpano z mszy świętej za zmarłych. Jeśli
chciano w sposób uroczysty odprawić mszę za zmarłego brata, wówczas posługiwano
się dodatkowymi responsorium i tractusem.
Wigilia za zmarłych, to matutinum z oficjum pro defunctis. Ordinarium przedstawia szczegółowe

przepisy na temat sposobu jej odprawiania na stronach –. W. Bonniwell OP dość skrótowo
potraktował ich temat w A History of the Dominican Liturgy…, dz. cyt., s. n. Wspomnijmy
zatem, że raz w tygodniu oprócz mszy za zmarłych odmawiano godziny kanoniczne w ich intencji.
W sposób uroczysty odmawiano je: raz w tygodniu, zawsze kiedy modlono się za zmarłego brata
i w aniwersarze. Czyniono tak o ile oficjum nie kolidowało z uroczystościami — szczegółowe wyli-
czenie kolizji: Ordinarium, dz. cyt., s. , nr  i s. , nr . Poza tymi dniami hebdomadarz,
brat odprawiający mszę świętą za zmarłych, diakon i subdiakon odmawiali codzienne oficjum za
zmarłych.

Por. Ordinarium, dz. cyt., s. , nr  i .
Por. Ordinarium, dz. cyt., s. , nr .
Por. Ordinarium, dz. cyt., s. , nr n.
Por. przypis  na stronie .





. U    E   

... D 

Oprócz ogólnych ram, jakie wyznaczał dany okres liturgiczny, należało pamiętać
o szczególnym rodzaju dni postnych, tak zwanych dniach suchych bądź kwartal-
nych. Tym mianem określano pierwszą środę, piątek i sobotę każdej pory roku—
stąd jejuniis quatuor temporum, a więc kwartalne dni postu. W średniowieczu były
obchodzone powszechnie i również u dominikanów znalazły swoje miejsce. Nic
dziwnego, że w Zakonie, który był postrzegany jako pokutny, liturgia przewiduje
czterokrotne odprawienie dni suchych. Przypadały one dokładnie na trzeci tydzień
Adwentu, w tygodniu po pierwszej niedzieli Wielkiego Postu, przed uroczystością
Wniebowstąpienia — tak zwane dni „krzyżowe” (tribus diebus Rogationum) oraz po
siedemnastej niedzieli po święcie Trójcy Świętej.

Ryt celebracji mszy świętej w dni suche z wyjątkiem piątku (feria sexta) różnił
się od codziennego sposobu odprawiania. Msze w dni kwartalne zimowe, wiosenne
i jesienne odprawiano według następującego schematu. W środę po introicie mszy
następowała oracja bez wstępnego dialogu („Dominus vobiscum. Et cum spiritu tuo”).
Podczas modlitwy rozpoczętej wyłącznie przez wezwanie „Oremus” bracia nie skła-
niali się ani nie wykonywali prostracji, a jedynie odwracali się w kierunku ołtarza. Po
oracji następowała lektura lekcji i responsorium, po którym kapłan odmawiał kolektę
zgodnie z codzienną praktyką. Podczas kolekty bracia wykonywali prostrację, chyba
że dany dzień przypadał w święto, wówczas tylko skłaniali się głęboko. Dalsza część
mszy przebiegała według zwyczajnego schematu. W sobotę (sabbato) po intro-
icie mszy następowała sekwencja pięciu modlitw, czytań i responsoriów. Modlitwy
przed czytaniami wykonywano tak jak w środę — bez dialogu i ze zwróceniem się
ku ołtarzowi. Lekcje poprzedzane odpowiednim tytułem księgi czytali ministranci
ubrani w komże. Po każdym z czytań śpiewano responsorium, z tym że po piątym
czytaniu w miejsce responsorium dwóch braci z chóru rozpoczynało śpiew hymnu
Benedictus (Dn , –). Wersety hymnu śpiewano w podziale na dwie części alter-
natim: pierwszą część kantorzy, a drugą bracia znajdujący się w chórze, którzy stali
zwróceni do siebie twarzami. Zakończenie hymnu obejmowało doksologię i powtó-
rzenie pierwszego wersetu, po którym kapłan odmawiał kolektę. Skłon lub prostracja
w czasie kolekty były wykonywane według tych samych zasad co w środę. Od
tego ogólnego schematu nieznacznie odstępowano w Wielkim Poście. W środę
dni suchych po I niedzieli Wielkiego Postu — ze względu na specyficzne zwyczaje,
których przestrzegano w tym okresie — klękano na krótką chwilę przed modlitwą
Por. Ordinarium, dz. cyt., s. , nr  oraz s. , nr  i s. , nr .
Należy pamiętać, że kantorzy, którzy stali na środku chóru, nie byli ubrani w szaty liturgiczne.

Ordinarium zaznacza to wyraźnie: „Hymnus Benedictus a duobus cantetur sine superpelliceis”.
Ponieważ od dnia zadusznego ( listopada) do Wielkiej Soboty włącznie bracia gromadzili się na
modlitwy chórowe w pełnym habicie, to znaczy w czarnych zewnętrznych kapach. (Por. uwagi
na ten temat na stronie ). Dlatego na strój posługujących zwracał uwagę Humbert, który
przestrzegał, by jeden z braci nie był ubrany w kapę, gdy drugi jest tylko w tunice i szkaplerzu
z kapturem. Por. Humbertus de Romanis, Expositio in Constitutiones, dz. cyt., s. .

Por. Ordinarium, dz. cyt., s. , nr  oraz s. , nr  i s. , nr .
W trakcie postu charakter pokutny podkreślano przez dodatkowe praktyki, z których najbardziej

znamienne (przyklęknięcia, modlitwy nad ludem, tractus w dni parzyste itp.) zostały wymienione
w tabeli . na stronie . Warto zwrócić uwagę na pewien schemat obowiązujący w tym okresie:
niektóre środy Wielkiego Postu są traktowane wyjątkowo. W Środę Popielcową, w I, IV i w Wielkim
Tygodniu do zwykłego sposobu celebracji dodano lekcje i tractus, natomiast w II, III i V tygodniu
quadragessimam nie przewidziano dodatkowych obrzędów.





.. Wybór formularza mszalnego

poprzedzającą lekcję. Dodatkowo, zamiast tractusu „Domine non secundum” przy-
pisanego do parzystych dni ferialnych okresu, wykonywano specjalnie na ten dzień
przeznaczony tractus „De necessitatibus”. Podobnie w sobotę podczas modlitw przed
kolejnymi czytaniami bracia klękali na krótką chwilę, a podczas właściwej kolekty
mszy (przed epistołą) wykonywali prostrację. W ten dzień inaczej niż zazwyczaj
tractus przed Ewangelią śpiewał cały chór, a nie tylko kantorzy.

Odmiennie celebrowano dni krzyżowe, które wypadały bezpośrednio przedWnie-
bowstąpieniem i dlatego obejmowały poniedziałek (feria secunda), wtorek (feria
tertia) i środę. Wówczas przed mszą wykonywano śpiew antyfony „Exsurge” z wer-
setem i doksologią. Po jej powtórzeniu celebrans odmawiał orację, a dwóch braci
w komżach śpiewało litanię w taki sposób jak w wigilię paschalną. Pod koniec litanii
(na „Peccatores, Te rogamus, audi nos”) kapłan szedł do zakrystii i ubierał się w or-
nat. Wracał do prezbiterium poprzedzany przez jednego akolitę niosącego świecę

oraz subdiakona i diakona. Po Agnus Dei na końcu litanii zaczynała się msza, którą
odprawiano według zwykłego schematu.

... T 

Zapowiedzieliśmy powyżej podjęcie próby stworzenia tabeli pierwszeństwa dni li-
turgicznych. Wobec zebranych informacji możemy przystąpić do tego zadania. Jak
widzieliśmy, niektóre uroczystości i święta możemy bez trudu umieścić we właściwej
hierarchii. Na ich szczególnemiejsce wskazują bowiem, oprócz przypisanego im stop-
nia, poprzedzające je okresy przygotowania i rozwinięcie celebracji przez uroczyste
sprawowanie oktawy. Przypisanie miejsca w tabeli innym wymaga pewnego wysiłku,
ponieważ należy wziąć pod uwagę dodatkowe elementy w celebracji liturgii, które
podkreślały rangę danego święta. Należy pamiętać, że poniższe zestawienie nie jest
prostym odwzorowaniem współczesnej tabeli pierwszeństwa dni liturgicznych, która
posługuje się wyłącznie ogólnymi kategoriami wspomnień liturgicznych. Poniżej za-
mieściliśmy te święta, które odznaczają się specyficznymi obchodami. Stąd poniższe
zestawienie zwraca uwagę nie tylko na formalną rangę danego dnia, ale również na
dodatkowe elementy treści celebracji. Proponujemy następujący porządek tabeli:

. Paschalne Triduum Męki i Zmartwychwstania Pańskiego.
. Narodzenie Pańskie.
. Zesłanie Ducha Świętego.
. Dwa dni po uroczystości Zmartwychwstania, Narodzenia Pańskiego i Zesłania

Ducha Świętego.
. Obrzezanie, Objawienie i Wniebowstąpienie Pańskie, święto Trójcy Świętej.
. Zwiastowanie Pańskie oraz Oczyszczenie Najświętszej Maryi Panny.
. Niedziele Adwentu, przedpościa i Wielkiego Postu, Niedziela Palmowa, Środa

Popielcowa.
. Dni Wielkiego Tygodnia od poniedziałku do czwartku.
. Dni podczas oktaw Zmartwychwstania, Narodzenia Pańskiego i Pięćdziesiąt-

nicy z wyjątkiem wymienionych w pkt. .
. Wniebowzięcie Najświętszej Maryi Panny.
. Święta świętych Pańskich poprzedzone wigilią i kontynuowane przez oktawę:

Andrzeja Apostoła, Narodzenie Jana Chrzciciela, Apostołów Piotra i Pawła,
Wawrzyńca.

Ze względu na rangę liturgiczną dnia. Por. uwagi na stronie  niniejszego opracowania.
Por. Ordinarium, dz. cyt., s. n, nr .





. U    E   

. Narodzenie Najświętszej Maryi Panny.
. Uroczystość poświęcenia własnego kościoła i rocznicy poświęcenia.
. Święta świętych Pańskich kontynuowane przez oktawę: Szczepana, Jana Ewan-

gelisty, Młodzianków, Dominika, Augustyna, Marcina.
. Święta świętych Pańskich poprzedzone wigilią: Mateusza, Apostołów Szymona

i Judy, Wszystkich Świętych.
. Wigilie.
. Uroczystości Przeniesienia relikwii św. Dominika oraz Piotra z Werony.
. Wspomnienie wszystkich wiernych zmarłych.
. Pozostałe święta totum duplex.
. Pozostałe święta duplex.
. Święta semiduplex.
. Ósmy dzień oktawy: Narodzenia Jana Chrzciciela, Apostołów Piotra i Pawła,

Dominika, Wawrzyńca, Wniebowzięcia, Augustyna, Narodzenia Najświętszej
Dziewicy, Marcina. Dni powszednie oktaw: Objawienia Pańskiego i Wniebo-
wstąpienia.

. Dni kwartalne.
. Święta simplex.
. Niedziele zwykłe.
. Dni powszednie Adwentu, przedpościa i Wielkiego Postu.
. Wspomnienia sobotnie Najświętszej Maryi Panny.
. Aniwersarze.
. Dni oktawy poza wymienionymi w punktach:  i .
. Wspomnienia obchodzone według rytu trzech czytań.
. Wspomnienia proste.
. Dni powszednie.

Na koniec powyższego zagadnienia prezentujemy tabelę, w której umieściliśmy
najważniejsze informacje dotyczące trzynastowiecznego temporale kaznodziejów.
Zaznaczyliśmy w niej zmiany w rycie mszy świętej, które były uzależnione od po-
szczególnych dni i okresów kalendarza stosowanego w zwyczaju dominikańskim.

Okres liturgiczny Znaczące dni okresu Uwagi
Adwent Cztery niedziele Dni suche w trzecim tygodniu. Od 

grudnia bezpośrednie przygotowanie do
Narodzenia Pańskiego.

Narodzenie Pańskie Wigilia Dodatkowa lekcja.
Dzień Msza w nocy w randze duplex z dodat-

kową lekcją. Msza o świcie w randze
semiduplex odprawiana wraz ze wspo-
mnieniem św. Anastazji. Trzecia msza
(Missa major) z dodatkową lekcją i se-
kwencją.

Niedziela w oktawie Formularz zależny od sanctorale.
Obrzezanie Pańskie W znacznej części powtórzenie Missa

major Narodzenia Pańskiego.
Objawienie Pańskie Wigilia Część tekstów zaczerpnięta zmszy o świ-

cie Narodzenia Pańskiego.
Dzień Sekwencja.
Oktawa Znacząca część tekstów zaczerpnięta

z uroczystości.





.. Wybór formularza mszalnego

Okres liturgiczny Znaczące dni okresu Uwagi
Niedziela w oktawie Jeśli Epiphania Domini wypada w nie-

dzielę, formularz niedzieli stosuje się
w środę.

Okres po Objawieniu  —  niedziel Tygodnie liczone „post octavam Epipha-
niæ”. Dwa formularze stosowane zamien-
nie w zależności od liczby niedziel.

Przedpoście Septuagesima Tractus odmawiany wyłącznie w nie-
dzielę. Uroczystość Ofiarowania Pań-
skiego obchodzona w randze totum du-
plex. W mszach wotywnych stosowano
specjalny formularz mszalny „De Cruce”.

Sexagesima W niedzielę odczytuje się całą przewi-
dzianą epistołę, w tygodniu kolejne jej
fragmenty. Tractus odmawiany wyłącz-
nie w niedzielę.

Quinquagesima Tractus odmawiany wyłącznie w nie-
dzielę.

Wielki Post Środa Popielcowa Obrzęd aktu pokuty, posypania głów po-
piołem i pokropienia przed mszą. Po-
między wezwaniem Oremus i kolektą na
krótką chwilęwszyscy klękają — zwyczaj
obowiązuje przez cały Wielki Post z wy-
jątkiem niedziel, Wielkiego Czwartku
i Soboty. Tractus. Na koniec mszy mo-
dlitwa nad ludem.

Niedziele W niedzielę tractus w miejsce responso-
rium. Od pierwszej niedzieli zostaje za-
słonięte prezbiterium i wizerunki Ukrzy-
żowanego. Prezbiterium odsłania się co-
dziennie na czas mszy oraz na niedziele
i uroczystości świętych od pierwszych
nieszporów do komplety święta.

Dni tygodnia Na każdy dzień ferialny przewidziano
własny formularz mszalny wraz z modli-
twą nad ludem. W poniedziałek, środę
i piątek tractus przed ewangelią. Dni su-
che przypadają w pierwszym tygodniu
Wielkiego Postu (po I niedzieli).

Niedziela Męki Pańskiej Piąta niedziela Wielkiego Postu. Od niej
aż do Paschy nie śpiewa się Gloria Patri
w częściach mszy i oficjum.

Niedziela palmowa Poświęcenie palm i procesja przed mszą
konwentualną. Lektura Pasji bez błogo-
sławieństwa, świec, okadzenia, dialogu,
znaków krzyża, tytułu, ucałowania. Za-
sady te obowiązują również przy lektu-
rze Pasji w kolejnych dniach tygodnia.

Wielki Wtorek Lektura Pasji.
Wielka Środa Kolekta bez dialogu wysłuchiwana na

klęcząco. Dodatkowa lekcja, po której
następuje responsorium i druga kolekta,
tym razem z dialogiem (wysłuchiwana
również w pozycji klęczącej). Lektura Pa-
sji.





. U    E   

Okres liturgiczny Znaczące dni okresu Uwagi
Triduum paschalne Wielki Czwartek Brak mszy prywatnych. Wszyscy bracia

przyjmują komunię podczas mszy kon-
wentualnej. Odsłonięcie ołtarzy — zdję-
cie obrusów i świeczników. Msza odpra-
wiana po nonie. Akt pokutny na podo-
bieństwo użytego w Środę Popielcową.
Brak Gloria in excelsis (chyba że od-
prawia biskup) i znaku pokoju. Pomię-
dzy Communio a Postcommunio odpra-
wia się nieszpory. Obmycie ołtarzy po
mszy. Przejście do kapitularza, w któ-
rym następuje obrzęd obmycia stóp po-
przedzony kazaniem. Bezpośrednio po
nim lektura Ewangeli Jana – (druga
część czytana w refektarzu, od  roku
w chórze). Od mszy nie używa się dzwo-
nów aż do Gloria in excelsis śpiewa-
nego w Wielką Sobotę. Zamiast dzwo-
nów w celu zwołania modlitw używa się
kołatki.

Wielki Piątek Brak mszy. Podczas liturgii odprawianej
po nonie komunia wyłącznie dla cele-
bransa.

Wielka Sobota Liturgia sprawowana po nonie. Błogosła-
wieństwo paschału (uprzednio poświę-
cenie ognia). Brak aktu pokuty przed
liturgią Słowa. Oracje pomiędzy czyta-
niami bez dialogu i „Oremus”. Układ li-
turgii słowa: Lekcja pierwsza, oracja; lek-
cja druga, tractus, oracja; lekcja trzecia,
tractus, oracja; lekcja czwarta, oracja,
tractus, oracja. Litania, na której końcu
dodaje się akt pokuty. Gloria in excel-
sis z biciem dzwonów. Kolekta. Epistoła.
Alleluia wraz z tractusem. Po lekturze
Ewangelii (bez świec) nie odmawia się
Credo i nie śpiewa się offertorium. Nie
przekazuje się znaku pokoju. Opuszcza
się Agnus Dei i communio. Po komunii
kapłana Ps  z antyfoną i Magnificat
wraz z antyfoną nieszporną. Łączone za-
kończenie mszy i nieszporów przez Ite
missa est.

Okres paschalny N. Zmartwychwstania Sekwencja.
Poniedziałek w oktawie Sekwencja.
Wtorek w oktawie Sekwencja.
Środa w oktawie W randze simplex i bez sekwencji. Tak

samo odprawia się w czwartek i piątek
w oktawie.

Komunię przyjmował de facto przeor, który odprawiał liturgię. Przyjmował hostię podzieloną na
trzy części: dwie spożywał zwyczajnie, trzecią wkładał do kielicha wypełnionego winem zmiesza-
nym z wodą.





.. Wybór formularza mszalnego

Okres liturgiczny Znaczące dni okresu Uwagi
Sobota w oktawie Brak responsorium po czytaniu, w miej-

sce którego wykonuje się drugie Alleluia.
W ten sposób odprawia się mszę aż do
uroczystości Trójcy Świętej. W dni pro-
ste oraz wspomnienia rytu trzech czytań
śpiewa się tylko jedno Alleluia wybie-
rane z dwóch niedzielnych na przemian.

Niedziela w oktawie W niedzielę odczytuje się całą przewi-
dzianą Ewangelię, w tygodniu kolejne jej
fragmenty.

Niedziele  —  W poniedziałek, wtorek i środę po 
niedzieli po oktawie Zmartwychwstania
celebruje się dni krzyżowe, w których
trakcie odmawia się litanię przed mszą.

Wniebowstąpienie Wigilia Msza jak w dzień powszedni, lecz z wła-
snym formularzem.

Dzień Procesja przed rozpoczęciem mszy. Se-
kwencja. Przez oktawę śpiewa się jedno
z dwóch należących do uroczystości Al-
leluia. Po sekście usuwa się paschał z ko-
ścioła.

Niedziela podczas oktawy Własne Alleluia.
Oktawa Formularz z Wniebowstąpienia bez se-

kwencji i wyznania wiary.
Zesłanie Ducha Świętego Wigilia Jeśli w danym roku dokonywano wy-

boru generała Zakonu, wówczas pierw-
sza msza po prymie z własnego formu-
larza. Msza wigilijna odprawiana po no-
nie. Wigilia sprawowana na wzór mszy
zWielkiej Soboty. Brak aktu pokuty. Ora-
cje pomiędzy czytaniami bez dialogu
i Oremus. Układ liturgii słowa: Lekcja
pierwsza, oracja; lekcja druga, tractus,
oracja; lekcja trzecia, tractus, oracja; lek-
cja czwarta, oracja, tractus, oracja. Lita-
nia, na której końcu dodaje się akt po-
kuty. Gloria in excelsis bez użycia dzwo-
nów. Kolekta. Epistoła. Alleluia wraz
z tractusem. Po lekturze Ewangelii (z uży-
ciem świec i okadzeniem) nie odmawia
się Credo.

Dzień Werset drugiego Alleluia śpiewa czte-
rech braci na klęcząco. Sekwencja.

Poniedziałek w oktawie Jeśli w danym konwencie odbywała się
kapituła generalna, wówczas pierwsza
msza po prymie z własnego formularza.
Msza z dnia dwukrotnne Alleluia. Se-
kwencja.

Wtorek w oktawie Dwukrotnne Alleluia. Sekwencja.
Środa w oktawie W randze simplex, bez sekwencji. Pierw-

sza oracja bez „Dominus vobiscum”, ale
z „Oremus”. Dodatkowa lekcja, po której
następuje pierwsze Alleluia. Dalej bez
zmian. Tak samo odprawia się w czwar-
tek i piątek w oktawie.





. U    E   

Okres liturgiczny Znaczące dni okresu Uwagi
Sobota w oktawie Oracje pomiędzy czytaniami bez dialogu

i Oremus. Układ liturgii słowa: oracja,
lekcja pierwsza, a po niej Alleluia i ora-
cja; lekcja druga, Alleluia, oracja; lekcja
trzecia, Alleluia, oracja; lekcja czwarta,
Alleluia, oracja; lekcja piąta,Alleluia. Ko-
lekta. Epistoła.Alleluia. Dalej bez zmian.

Okres po Zesłaniu Niedziela Trójcy Św. Sekwencja.
Niedziele  —  Liczone post Festum Trinitatis.
. Niedziela W tygodniu po tej niedzieli przypadają

dni kwartalne.
Niedziele  —  Wzależności od rokuwypadało od  do

 niedziel po uroczystości Trójcy Świę-
tej.

Tabela .: Schemat temporale liturgicznego kalendarza dominikańskiego z trzynastego
wieku — poszerzony o informacje dodatkowe.

Pełnych formularzy mszalnych było . Dodatkowo dla dwóch kolejnych niedziel dodano epi-
stoły, Ewangelie i modlitwy. Jeśli była potrzeba odprawienia  lub kolejnych niedziel, wówczas
powtarzano śpiewy mszalne niedzieli . Jeśli niedziela  nie była odprawiana, jej formularz
wykorzystywano w ostatnim tygodniu przed Adwentem w dzień powszedni. Podobnie czytania
i modlitwy z niedziel  i  odmawiano w dni powszednie ostatniego tygodnia roku.





 

PRZYGOTOWANIE LITURGII

W pierwszym zagadnieniu niniejszego rozdziału skupimy się na omówieniu archi-
tektury świątyń dominikańskich XIII wieku. Kościół służył dominikanom przede
wszystkim do sprawowania liturgii godzin i mszy świętej, a w drugiej kolejności do
głoszenia kazań dla wiernych. Będziemy zatem zainteresowani architekturą świątyń
predykantów o tyle, o ile pozwalała celebrować liturgię w specyficznej formie ich
zwyczaju. Do przeprowadzenia analiz posłuży nam ustawodawstwo zakonne, które
określiło zasady obowiązujące przy wznoszeniu kościołów. Podczas analizy rytu
mszy będziemy zwracać uwagę na wzajemny wpływ, jaki wywierały na siebie liturgia
i architektura świątyń kaznodziejów.

W kolejnych zagadnieniach rozdziału omówimy pozostałe elementy składające
się na przygotowanie świątyni, posługujących i celebransa do sprawowania Euchary-
stii. Dlatego poświęcimy uwagę szatom i paramentom liturgicznym używanym przez
braci w trzynastym stuleciu. Strój liturgiczny kształtował się przez wieki. Dominika-
nie, tworząc własny wariant liturgiczny rytu rzymskiego, w dużej mierze korzystali
z dziedzictwa Kościoła. Nie brakowało im jednak i własnej inwencji. Zatem w każdej
szczegółowej kwestii należy wnikliwie zbadać, które rozwiązania ostatecznie znalazły
się w prawie i praktyce Zakonu. Dlatego naszym celem będzie opis obowiązujących
w Zakonie zwyczajów dotyczących szat liturgicznych celebransa i asysty oraz opis
przygotowania ołtarza. Wypracowane wnioski z dwóch pierwszych zagadnień ni-
niejszego rozdziału pozwolą nam właściwie zrozumieć rekonstruowany ryt mszy.
Liturgia bowiem nie ogranicza się do warstwy tekstowej, ale współtworzą ją wszyst-
kie wykorzystane w celebracji elementy. Inaczej postrzegamy i przeżywamy liturgię
sprawowaną w potężnych gotyckich katedrach przy użyciu wyszukanych i bogatych
strojów liturgicznych, a inaczej odprawianą przy użyciu skromnych środków liturgię
wiejskiej parafii. Przy założeniu, że elementy składające się na celebrację mają wpływ
na jej rozumienie teologiczne i kształt praktykowanej pobożności, nie sposób pomi-
nąć tak istotnych zagadnień, jak nakrycie ołtarza, strój celebransa czy architektura
świątyni.

Na koniec rozdziału przedstawimy kwestię duchowego przygotowania celebransa
do odprawienia mszy świętej i zagadnienie ceremonii bezpośrednio poprzedzających
celebrację — aspersji i procesji. Odprawiano je tylko w wybrane dni roku kościel-
nego, my jednak poświęcamy im uwagę, ponieważ najbardziej uroczysty wariant
celebrowanej liturgii traktujemy jako wzorzec dla przeżywania jej w dni rytu prostego.
Ceremonie wstępne były uroczystym rozbudowaniem modlitw u stopni ołtarza z in-
troitu mszy lub dodatkowym wprowadzeniem w celebrowane tajeminice temporale.





. P 

.. K  

Zakon dominikanów w ciągu trzynastego stulecia przeżywa dynamiczny rozwój.
W trzeciej ćwierci XIII wieku istnieje już około  klasztorów braci kaznodziejów,
a dwadzieścia pięć lat później blisko sześćset. W tym okresie bracia zarówno przej-
mują kościoły ofiarowane im przez fundatorów, jak i sami podejmują budowę świątyń
i przylegających do nich klasztorów. Dzięki badaniom archeologicznym i analizie
źródeł dobrze udokumentowano wczesną praktykę predykantów, którzy gdy przyj-
mowali istniejące kościoły, szybko przystępowali do ich przebudowy, oczywiście
o ile było to możliwe. Dominikanie postępowali w ten sposób, ponieważ w otrzyma-
nych świątyniach zamierzali celebrować liturgię według własnego zwyczaju. Właśnie
specyficzne formy liturgiczne wymagały, by wnętrze świątyni zaadaptować. Rów-
nież układ budynków klasztornych w pewnej mierze był zależny od liturgicznego
rytu kaznodziejów. Dotyczy to w szczególności wzajemnego położenia refektarza,
kapitularza i krużganków. Niekiedy bowiem i na te przestrzenie rozciągała się cele-
bra liturgiczna. O ile kościoły trzynastowiecznych dominikanów były wznoszone
przez nich samych, przyjmowały charakterystyczną formę, której elementami spe-
cyficznymi było przedłużone prezbiterium, oddzielenie go od nawy i połączenie
krużganków z klauzurą. Nie są to, co prawda, cechy architektury stosowane wyłącz-
nie przez predykantów, podobne świątynie wznosili w tym czasie inni mendykanci,
a także kanonicy. Z biegiem czasu znajdujemy również coraz więcej przykładów od-
stępstw od pierwotnych założeń. Są jednak podstawowe dla rekonstrukcji zwyczaju
liturgicznego dominikanów w perspektywie badawczej, którą przyjęliśmy.
 Istnieje bogata literatura na ten temat. Rozwój Zakonu w Europie środkowo-wschodniej opisał

między innymi J. Kłoczowski, Polska prowincja dominikańska w średniowieczu i Rzeczypospolitej
obojga (wielu) narodów, Poznań , s. –.

 Por. G. Meerssemann, L’architecture dominicaine au XIIIe siècle. Legislation et pratique, AFP 
(), s. .

 Por. M. Szyma, Kościół i klasztor dominikanów w Krakowie. Architektura zespołu klasztornego do
lat dwudziestych XIV wieku, Kraków , s. .

 Przede wszystkim procesje wychodzące z chóru na krużganki i prowadzące z powrotem do chóru
miały wpływ na wzajemne usytuowanie świątyni, prezbiterium i claustrum. Obrzędy Triduum
Paschalnego, błogosławieństwa podróżujących, kapituł klasztornych i lekcji Tabulæ officiorum
miały wpływ na położenie kapitularza i refektarza w stosunku do kościoła. Por. uwagi poniżej.

 Jako wstępny komentarz do zagadnienia architektury i sztuki sakralnej dominikanów XIII wieku
można potraktować pracę P. Volti, Décor et architecture dans les églises dominicaines du Moyen
Âge: une mise en perspective, [w:] Les dominicains et l’image. De la Provence à Gênes. XIIIe – XVIIIe
siècles, [seria:] Mémoire dominicaine, t. , Nice , s. –. Obszerne omówienie wpływów
liturgii na kształ świątyń i klasztorów zawiera natomiast C.G. Gilardi OP, Ecclesia laicorum e
ecclesia fratrum, luoghie e oggetti per il culto e la predicazione secundo l’Ecclesiasticum Officium
dei Fratri Predicatori, [w:] Aux Origines de la liturgie dominicaine…, dz. cyt., s. –.

 Wtymwzględzie najobszerniejsze opracowanie w języku polskim przedstawił M. Szyma, w którego
pracy można znaleźć zarówno bogaty materiał poddany analizie, jak i szeroką bibliografię. Por.
w szczególności M. Szyma, Kościół i klasztor dominikanów w Krakowie, dz. cyt., s. –. Na
temat architektury franciszkanów i jej związków z liturgią por. M. Drąg OFMConv, Rozwój prze-
strzeni liturgicznej kościołów franciszkańskich od XIII do XVIII wieku, [w:] Przestrzeń liturgiczna,
[red.] A. Sielepin CHR, J. Superson SAC, Kraków , s. –.

 Na temat odstępstw od standardowego układu kościoła dominikanów i innych rozwiązań archi-
tektonicznych w zakonach mendykanckich por. M. Goras, Układy dwunawowe w architekturze
krakowskich mendykantów w okresie średniowiecza, [w:] Mendykanci w średniowiecznym Krakowie,
red. K. Ożóg, T. Gałuszka OP, A. Zajchowska, Kraków , s. –; oraz W. Niewalda, H.
Rojkowska, Średniowieczny kościół franciszkanóww świetle ostatnich badań, [w:] tamże, s. –.





.. Kościół i jego wyposażenie

W poniższej prezentacji założeń przestrzennych budynków służących do sprawo-
wania liturgii kaznodziejów interesować nas będzie idealny kształt świątyń wznoszo-
nych przez Zakon, a więc taki, jaki wyłania się z zapisów Konstytucji i Akt Kapituł
generalnych, a także przepisów liturgicznych zawartych w Ordinarium i mszale.
Zgodnie z przyjętym zakresem opracowania ograniczymy się do analizy ustawodaw-
stwa trzynastowiecznego. Odstępstwa od kształtu idealnego zarówno architektury
sakralnej, jak i form liturgicznych nie są przedmiotem naszych badań. Wydaje się,
że przeprowadzone przez nas analizy prawa Zakonu i rubryk liturgicznych mogą
posłużyć badaczom archeologii klasztorów dominikańskich jako naświetlenie zało-
żeń ideowych, według których kształtowano poszczególne rozwiązania. Trzeba przy
tym pamiętać, że twórcom prawa zakonnego przyświecał cel praktyczny. Opierając
się na wielu orzeczeniach wydawanych na kolejnych kapitułach generalnych, for-
mułowali Konstytucje obowiązujące w całym Zakonie. W procesie tworzenia prawa
stosunkowo niewiele uwagi poświęcili sprawom budownictwa i wystroju świątyń.
O wiele większą uwagę przywiązywali do dziedzin takich jak studium, sposób prze-
prowadzenia wyborów czy wykształcenie braci i ich formacja. Do kwestii świątyń
i zabudowań klasztornych, a także ich wystroju i funkcji odnosili się rzadko i lakonicz-
nie. Kolejne nakazy dotyczyły raczej ślubu ubóstwa, którego przestrzeganie dla wciąż
młodej wspólnoty braci było i trudne, i fundamentalne zarazem. Stąd Akta kapituł
przedstawiają kościół dominikanów jako budynek o skromnych rozmiarach i asce-
tycznym wyposażeniu — w ten sposób forma świątyni miała podkreślać wyzbycie
się bogactwa. Przyglądając się kolejnym zapisom Akt można stwierdzić, że słuszny
jest wniosek G. Meerssemanna. Przypuszcza on, że ustawodawcom zakonnym nie
zależało na stworzeniu kanonu architektonicznego czy wyróżniającego Zakon prawa
budowlanego. Zamierzano jedynie tak kształtować budynki klasztorne, by bracia bez
zbędnych rozproszeń mogli w nich celebrować liturgię, a także by również w liturgii
przestrzegali ubóstwa. Dlatego Akta mówią przede wszystkim o kościele, a także
o chórze, w którym bracia spędzali znaczną część dnia. Źródła nie wspominają
natomiast, by w klasztorach predykantów istniały dodatkowe kaplice do ogólnego
użytku braci. Wyjątkiem mogły być kaplice przy infirmeriach. Postępując zgod-
nie z intencją wyrażoną w bullach zakładających Zakon, a później w dokumentach
przekazania dominikanom kościołów, właśnie w nich bracia gromadzili się w celu
sprawowania świętych obrzędów. Stąd ani Akta ani Ordinarium nie przewidują
celebrowania liturgii poza kościołem. Owszem, niekiedy obrzędy, których zasadnicza
 Por. G. Meerssemann, L’architecture dominicaine au XIIIe siècle, dz. cyt., s. n.
 Na ten temat oprócz przytaczanej pracy Meerssemanna por. J. Gałkowski, Przepisy Zakonu Braci

Kaznodziejów odnoszące się do budowy kościołów i klasztorów — rys historyczny, [w:] Dominikanie.
Gdańsk— Polska— Europa. Materiały z konferencji międzynarodowej pt.: Gdańskie i europejskie
dziedzictwo Zakonu Dominikanów w dziejach Gdańska, Gdańsk – Pelplin , s. –; Z.
Gołubiewowa, Architektura Dominikańska XIII wieku w Polsce, „Nasza Przeszłość”, t.  (), s.
n.

 O błędnym rozumienia rozróżnienia na kościół i oratorium por. M. Szyma, Problem pierwotnych
oratoriów we wczesnej architekturze polskich i czeskich dominikanów, [w:] Dominikanie. Gdańsk —
Polska— Europa, dz. cyt., s. –.

 W źródłach nie znaleźliśmy potwierdzenia takiego przypuszczenia. Niemniej praktyka innych
wspólnot zakonnych, które w XIII wieku były bądź inspiracją dla zwyczajów predykanckich (cy-
stersi), bądź naśladowały kaznodziejów (krzyżacy), pozwala mniemać, że i u dominikanów istniały
kaplice łączone z infirmerią, dzięki temu chorzy mogli słuchać mszy.

 Por. G. Meerssemann, L’architecture dominicaine au XIIIe siècle. Legislation et pratique, dz. cyt., s.
n.





. P 

część była sprawowana w kościele, przenosiły celebrę na krużganki, do kapitularza
lub refektarza. W tym kontekście ciekawym jest fakt, że Humbert de Romanis pre-
cyzyjnie uzasadnia praktykę celebrowania liturgii w kościele, a nie w innym miejscu.
Co kierowało piątym generałem Zakonu, skoro prawo zakonne nie przewidywało
innych miejsc celebry? Możliwe, że była to chęć przekonania braci do gorliwego
uczestnictwa we wspólnym odmawianiu modlitw. Od części oficjum można było być
trwale lub czasowo zwolnionym. Prawdopodobne jest również, że chciał, by bracia
także modlitwy prywatne odmawiali w kościele, a nie w celach.

... Ecclesia fratrum, ecclesia laicorum

Jak zatem, według ustawodawców, powinien być zbudowany kościół kaznodziejów?
Pierwszy zapis legislacyjny, który znajdujemy na ten temat, zawierają najstarsze
odpisy Konstytucji:

Mediocres domos et humiles fratres nostri habeant: ita quod murus domorum
sine solario non excedat in altitudine mensuram duodecim pedum. cum solario
uiginti: ecclesia triginta. nec fiat lapidibus testudinata: nisi forte super chorum
et sacristiam. Si quis uero de cetero contra fecerit: pene grauiori culpe debite.

Zanim zajmiemy się jego szczegółową analizą zaznaczmy, że P. Mothon, autor dzie-
więtnastowiecznego komentarza do pierwszych Konstytucji, wskazuje, że cytowany
przepis znalazł się w zbiorze podstawowych praw Zakonu z inicjatywy samego św.
Dominika. Wobec licznych świadectw osób współczesnych Świętemu, mówiących
o jego umiłowaniu ubóstwa i częstych zachętach, które kierował do braci swojego Za-
konu również odnośnie do prostoty i skromności klasztorów i kościołów, możemy
 Por. opis celebracji liturgii Wielkiego Czwartku w Ordinarium, dz. cyt., s. n, nr . W tym

miejscu znajdujemy również wzmiankę o budowie kapitularza w osi wschód — zachód: „si capitu-
lum fuerit ad orientem vel ad occidentem”. Warto też wspomnieć o zapisie Akt kapituły generalnej
z  roku w Bolonii, która do powyższego punktu Ordinarium wnosi zmianę, przez którą refek-
tarz przestał służyć do odprawiania części liturgii: „In rubrica de cena domini. ubi dicitur. vadat
conventus ad refectorium. deleatur hoc totum. […] et postmodum collacio. suo tempore fiat”. MOPH
, s. . Opis procesji w Niedzielę Palmową dostarcza informacji o układzie krużganków. Por.
Ordinarium, dz. cyt., s. –, nr . Benedictio mensæ opisuje ryt miający miejsce w refektarzu
i wspomina o jego wyposażeniu, a także o lawaterzu. Por. Ordinarium, dz. cyt., s. –, nr
–.

 Por. Humbertus de Romanis, Expositio in Constitutiones, dz. cyt., s. –.
 Por.Constitutiones Antique Fratrum Prædicatorum, A.H.Thomas, dz. cyt., s. . Oraz R. Creytens,

Les Constitutions des Frères Prêcheurs dans la rêdaction de s. Raymond de Peñafort (1241), dz. cyt.,
s. . Wszystkie cytaty zaczerpnięte z wydania zachowują ortografię stosowaną w tejże edycji.

 Por. Constitutiones Antique Fratrum Prædicatorum, A.H. Thomas, dz. cyt., s. n.
 Por. P. Mothon, Liber consuetudinum, AOP  ( – ), s. –. W tym wypadku posługu-

jemy się wydaniem przygotowanym przez Klasztor św. Dominika w Fiesole. Conventus S. Dominici
de Faesulis, Constitutionis primaevæ S. Ordinis Praedicatorum, Fiesole , s. , przypis .

 „Sic enim Fr. Amizo Mediolanensis in sua declaratione: «dixit quod Magister Dominicus fuit […]
summus paupertatis amator tam in victu et vestitu fratrum ordinis sui, quam in ædificiis suis
et ecclesiis fratrum et in cultu etiam, et ornatu vestium ecclesiasticarum. Multum enim ad hoc
studuit in diebus suis et operam dedit, quod fratres in ecclesiis non uterentur vestimentis purpureis,
vel sericis tam super se, quam in altaribus, nec vasa aurea vel argentea haberent, præterquam
in calicibus». Et Frater Stephanus Hispanus, Prior Provincialis Lombardiæ: «Et volebat (S. P.
Dominicus) quod haberent viles domos et parvas […] Item dixit quod cum haberent fratres apud S.
Nicolaum (Conventum S. Nicolai Bononiensem) cellas vilissimas et parvas et Fr. Rodolphus, qui erat
procurator fratrum in absentia eiusdem Fr. Dominici quasdam cellulas cœpit per brachium elevare;
sed Fr. Dominicus revertens cum videret cellulas elevatas cœpit cum fletu pluries prædictum fratrem





.. Kościół i jego wyposażenie

przyjąć, że wymóg został zapisany faktycznie z jego inspiracji.
Nie wiemy jednak, kiedy dokładnie przepis został wprowadzony do Konstytucji,

ponieważ do roku  nie dysponujemy w pełni zachowanymi odpisami Akt kapituł
generalnych. Wobec tego jednak, że kapituły odbywające się w latach trzydziestych
zajmowały się przede wszystkim wystrojem wnętrz, a nie ich architekturą, można
przypuszczać, że już wtedy bracia dobrze znali i stosowali powyższą zasadę. Według
niej wysokość kościoła przyklasztornego nie powinna przekraczać  stóp. Poza
zakrystią i chórem nie wolno było kryć go ceglaną czy kamienną dachówką. Możliwe,
że oznaczało to, iż nie mogły mieć również sklepienia, a tylko drewniany strop. Nie-
wysoki kościół i tak wznosił się ponad pozostałe budynki klasztorne. Te ostatnie nie
powinny przekraczać  stóp wysokości:  stóp mogła osiągnąć pierwsza kondygna-
cja, a dodatkowe  przewidziano na piętro lub poddasze. G. Meersseman podaje
przeliczenie stóp na współczesne miary, zgodnie więc z jego obliczeniami kościół
miał mieć wysokość od , do , metrów, a pozostałe zabudowania odpowiednio:
, do , m i  do , metrów.

Dodatkowym argumentem wskazującym na autorytet Założyciela, który wspierał
powyższy przepis, jest to, że bracia łatwo nie rezygnują z ograniczającego ich nakazu.
Ten sam zapis znajdujemy w Konstytucjach z  roku i choć w redakcji Rajmunda
z Peñafort trafił na początek drugiej dystynkcji, nie zmienił swojego brzmienia.
Również w późniejszej o  lat wersji z Prototypu brzmiał identycznie. Przepisy
uległy zmianie dopiero na koniec XIII wieku. W roku  na kapitule generalnej
w Wenecji zostało ogłoszone inchoatio: „In capitulo de domibus concedendis. ubi dici-
tur. mediocres domos. etc. deleatur totum quod sequitur usque ibi. nec fiant in domibus
nostris curiositates et cetera”. Potwierdziły je kolejne dwie kapituły: w  roku
w Metzu i  roku w Marsylii, i w ten sposób zniesiono ograniczenie wysokości
kościołów dominikańskich. Jak sugeruje J. Gałkowski, prawo nie było przestrzegane
już wcześniej, przynajmniej od połowy wieku. Do podobnych wniosków doszedł
również G. Meerssemann, którego myśl streściła Z. Gołubiewowa w następujących
słowach:

Najwięcej poszanowania znajdowały wytyczne władz zakonnych w pierwszym

Rodolphum et Fratres alios reprehendere dicendo sibi et aliis fratribus: vultis tam cito paupertatem
reliquere et magna palatia ædificare». Et ipse Rodolphus Faventinus: «Et volebat quod haberent
parvas domos et viles et etiam in ecclesia nolebat quod essent panni serici sed essent indumenta de
bucaranno (gallice bourgan) vel aliquo alio panno»”. Tamże.

 Por. wnioski w: Z. Gołubiewowa, Kościół dominikański p.w. św. Jakuba w Sandomierzu w XIII
stuleciu i jego dekoracja architektoniczna, [w:] Studia nad historią dominikanów w Polsce 1222 –
1972, t. , [red.:] J. Kłoczowski, Warszawa , s. –, s. .

 Por. G. Meerssemann, L’architecture dominicaine au XIIIe siècle. Legislation et pratique, dz. cyt., s.
. Autor przyjmuje, że stopa, o którejmówią zapisyKonstytucjimierzyła od  do  centymetrów.
Trudno dokładnie określić właściwą wielkość miary jednej stopy. Najczęściej przyjmuje się, że jej
długość w zależności od miejsca i czasu wahała się od  do trzydziestu kilku centymetrów. Miary
Meerssemanna wydają się nieco wyolbrzymione.

 Por. R. Creytens, Les Constitutions des Frères Prêcheurs, dz. cyt., s. .
 Liber constitutionum, AOP  ( – ), dz. cyt., s. .
 MOPH , s. .
 Por. MOPH , s.  i .
 Fakt ten pomija zestawienie Jasińskiego. Por. C. Jasinski OP, Summarium Ordinationum Capi-

tulorum Generalium Ordinis FF. Prædicatorum. Alphabetico ordine et per materia dispositum,
Cracoviae , s. .

 Por. J. Gałkowski, Przepisy Zakonu Braci Kaznodziejów odnoszące się do budowy kościołów i klasz-
torów— rys historyczny, dz. cyt., s. .





. P 

okresie [lata  — ], w którym realizacja właściwych celów zgromadze-
nia odsuwała na plan dalszy sprawę programowych i artystycznie rozwiniętych
przedsięwzięć i ambicji architektonicznych, z drugiej zaś strony — pierwsze
pokolenie zakonne, działające za życia Dominika, wykazywało więcej zapału
i wierności jego ideałom prostoty i ubóstwa. Dla drugiego okresu [lata  –
] znalazł Meerssemann sporo przykładów łamania reguł budowlanych, co
zresztą pociągało za sobą surowe kary, które jednak nie zdołały powstrzymać
procesu rozchodzenia się praktyki budowlanej z teorią. Jednakowoż wzgląd
na potrzeby artystyczne, które zaczynały wówczas odgrywać pewną rolę, ustę-
pował nadal celom praktycznym działalności kaznodziejskiej, wymagającej
powiększania i ozdabiania kościołów.

Przechodząc do omówienia układu przestrzennego kościołów dominikańskich,
zauważmy, że świątynia przy klasztorze w pierwszym rzędzie służyła zakonnikom.
Oni celebrowali w niej liturgię godzin i dla nich była tam sprawowana Eucharystia.
Jakby w ich cieniu postrzegano świeckich uczestników nabożeństw. Dlatego w projek-
towaniu lub przy adaptacji kościoła brano pod uwagę przede wszystkim braci, a nie
świeckich. Nie należy jednak zbytnio absolutyzować poprzedniego wniosku. Trzeba
bowiem zwrócić uwagę, że rozwiązania zastosowane w kościołach dominikańskich
miały na celu umożliwienie kaznodziejom realizowania podwójnej misji: z jednej
strony liturgii chórowej, do której nie dopuszczano wiernych, z drugiej kaznodziej-
stwa, z którego bez względu na trwające w kościele modlitwymogli korzystać świeccy.
O ograniczeniu dostępu wiernych do kościoła braci, które w pierwszym rzędzie doty-
czyło kobiet, czytamy już w najstarszych odpisach Konstytucji: „Mulieres claustrum,
officinas nostras et oratorium numquam ingrediantur, nisi in consecratione ecclesie”.
Zatem poza wypadkiem konsekracji kościoła, kobietom nie wolno było wchodzić
do części świątyni używanej przez braci. Zapis ten jest zachowany w kolejnych
wersjach Konstytucji. W edycji Rajmunda z Peñafort znajduje się w pierwszym roz-
dziale drugiej dystynkcji, gdzie omawiane są zasady budowy domów. Kapituła
w Sztrasburgu w  roku poszerzyła zapis o dodatkowe wyjaśnienie: „et tunc tan-
tum liceat eis ingredi chorum et claustrum”, by nie sprawiać wrażenia, że kobiety
w dzień konsekracji kościoła mogą swobodnie poruszać się po budynkach klasztoru.
Ostateczne potwierdzenie poszerzonej wersji przepisu i wpisanie go do Konstytucji
przeprowadziła kapituła w Bolonii, dwa lata później, po uprzednim zaaprobowaniu
go przez braci w Barcelonie.

Według Konstytucji z  roku drugim wyjątkowym dniem — poza konsekracją
kościoła — kiedy kobietom wolno było wejść do chóru, był Wielki Piątek. Było to
możliwe tylko wówczas, gdy bracia nie byli obecni w kościele: „In Parasceve vero cho-
 Z. Gołubiewowa, Architektura Dominikańska XIII wieku w Polsce, dz. cyt., s. .
 Constitutiones Antique Fratrum Prædicatorum, A.H. Thomas, dz. cyt., s. .
 Na temat premonstrateńskich źródeł przepisu por. C.G. Gilardi OP, Ecclesia laicorum e ecclesia

fratrum, dz. cyt., s. .
 Por. R. Creytens, Les Constitutions des Frères Prêcheurs, dz. cyt., s. .
 MOPH , s. .
 Nadmieńmy w tym miejscu, że dostępu do klsztoru pilnował furtian, którym mógł być kleryk lub

dojrzały brat konwers. Nie zabraniano w ogólności spotkań czy rozmów z bratem lub świeckim,
o ile wymagały tego okoliczności. Konieczną rozmowę należało przeprowadzić w rozmównicy
(adiutorium). Por. MOPH , s. ,  i . Oraz Liber constitutionum, AOP  ( – ), dz.
cyt., s. .

 Por. MOPH , s.  i .





.. Kościół i jego wyposażenie

rum poterunt intrare usque ad officium”. Konstytucje Rajmunda z Peñafort nieco
inaczej sformułowały tę regułę, jej sens jednak pozostawał ten sam. Ordinarium
natomiast skupia się na tym, by kobiety wyprosić z kościoła, gdy w ten dzień bracia
zbierają się na odmawianie seksty i nony: „Sexta vero et Nona simul in Ecclesia dica-
tur, exclusis primo mulieribus”. Jeśli zwrócimy uwagę na fakt, że w Wielki Piątek
pozostałe godziny kanoniczne bracia odmawiali w kapitularzu, sens tych zasad staje
się jasny: w dzień Męki Pańskiej bracia nie mogą odmawiać liturgii w obecności
kobiet. Wydaje się, że celem ograniczenia jest dodatkowy gest ascetyczny, a nie pejo-
ratywny stosunek do kobiet. Tak też należy rozumieć sens wcześniej przytaczanych
przepisów. Już bowiem w Konstytucjach z  roku poleca się braciom sprawowanie
opieki duszpasterskiej nad kobietami w formie głoszenia i spowiedzi: „In ecclesia
laicorum vel extra in loco determinato prior eis de Deo et de spiritualibus loquatur”.
Również odnośnie do spowiedzi wszelkie obostrzenia mają na względzie dobro braci,
których podatność na pokusy traktuje się realistycznie: „fratres notabiliter iuvenes ad
ordinem presbiterii. non faciant promoveri. et non exponant ad confessiones. precipue
mulierum”. Stąd też kobietom nie wolno było wchodzić do kaplic, które niekiedy
znajdowały się po północnej i południowej stronie chóru: „Et in Capellis quae in
Ecclesiis nostris sunt iuxta Chorum a dextris et a sinistris, mulieres ingredi non per-
mittantur”. Co prawda akurat ten zapis miał słabą moc. Był jedynie zaleceniem
kapituły z  roku, a w kolejnych latach nie został powtórzony.

Wymienione powyżej zasady dotyczyły nabożeństw odprawianych w dzień. No-
cami liturgia kaznodziejów była sprawowana przy zamkniętych drzwiach kościoła.
W nocnym matutinum nie mogły uczestniczyć nie tylko kobiety, ale w ogóle osoby
spoza Zakonu. Wyjątkiem od tej ogólnej zasady były święta („de nocte in totis du-
plicibus”) i liturgia Triduum paschalnego („tribus noctibus tenebrarum”), a zatem
tak zwane „ciemne jutrznie”. Zapis dotyczący liturgii sprawowanej w zamkniętym
kościele znajdujemy wśród zaleceń w Aktach kapituły generalnej z  roku. Praw-
dopodobnie bowiem bracia postępowali niekiedy odwrotnie i dopuszczali świeckich
również do nocnych liturgii. Musiały być to sytuacje marginalne, ponieważ nie wi-
dziano potrzeby, by nakaz wprowadzać na stałe do Konstytucji.

... I

Jak zwróciliśmy uwagę powyżej, dominikanie — jako pierwsi, a w tak wyraźny sposób
nieliczni — dzielili kościół na dwie części: ecclesia fratrum i ecclesia laicorum.
Pierwsza część (wschodnia), nazywana chórem, obejmowała prezbiterium z ołtarzem
 Constitutiones Antique Fratrum Prædicatorum, A.H. Thomas, dz. cyt., s. .
 „In Parasceve tantum chorum poterunt intrare usque ad officium”. „Tantum” w znaczeniu: „jedynie”.

R. Creytens, Les Constitutions des Frères Prêcheurs, dz. cyt., s. .
 Ordinarium, dz. cyt., s. , nr .
 Constitutiones Antique Fratrum Prædicatorum, A.H. Thomas, dz. cyt., s. .
 Kapituła w Montpellier w  roku. MOPH , s. .
 MOPH , s. . C. Jasinski podaje błędnie, że przepis ten pochodzi z  roku z kapituły w Viterbo.

Por. C. Jasinski OP, Summarium Ordinationum Capitulorum Generalium, dz. cyt., s. .
 MOPH , s. .
 Por. precyzyjne uwagi na temat podziału świątyni na części dla świeckich i duchownych [w:]

C.G. Gilardi OP, Ecclesia laicorum e ecclesia fratrum, luoghie e oggetti per il culto e la predica-
zione secundo l’Ecclesiasticum Officium dei Fratri Predicatori, [w:] Aux Origines de la liturgie
dominicaine…, dz. cyt., s. –.





. P 

głównym i stalle, dlatego była wydłużona (tworzyła tak zwany Langchor). Drugą
(zachodnią) stanowiła nawa, w której znajdowały się ołtarze mniejsze i przestrzeń dla
wiernych. Jeśli podział świątyni na część wschodnią i zachodnią przez oddzielenie
przedłużonego prezbiterium od nawy nie był możliwy, wówczas jedną z naw kościoła
bądźwydzielano na potrzeby chóru, bądź też tworzono „chór cysterski” zmożliwością
obejścia go dookoła. Podziału dokonywano za pomocą lectorium. Przytoczmyuwagi
M. Szymy poświęcone tej kwestii:

Wśród ponadregionalnych cech architektury mendykanckiej na naczelnym
miejscu wymienić trzeba podział świątyni na dwie autonomiczne jednostki —
kościół dla braci i kościół dla wiernych. […] Dwudzielność świątyń dominikań-
skich zadeklarowana już w , a przypieczętowana w  roku nakazem
budowy lektoriów, była konsekwencją charakteruZakonu. […]Odrębność chóru
liturgicznego od reszty świątyni zaznaczano na rozmaite sposoby, odmiennie
w różnych częściach Europy. Przy braku architektonicznego wyodrębnienia
prezbiterium stalle zakonników ustawić można było w jednej z naw — tej, która
przylegała do klasztoru — i za pomocą lektorium odgrodzić od świeckich zaj-
mujących drugą nawę. Innym rozwiązaniem było wprowadzenie przegrody
przecinającej w poprzek, całkiem nieograniczenie, przestrzeń kościoła.

Funkcję i formę lektoriów opisała w Trewirze kapituła generalna z  roku
następującym zaleceniem:

Intermedia que sunt in ecclesiis nostris inter seculares et fratres. sic disponantur
ubique per priores. quod fratres egredientes et ingredientes de choro non possint
videri a secularibus. vel videre eosdem. Poterunt tamem alique fenestre ibidem
aptari; ut tempore elevacionis corporis dominici possint aperiri.

Z powyższego wynika jednak, że już w połowie XIII stulecia intermedia— czyli
lektoria — były braciom znane i stosowali je. Wydaje się, że lektoria były naturalną
konsekwencją wydzielonych chórów cysterskich i premonstrateńskich, do których
wierni nie mieli swobodnego dostępu, mogli jednak obchodzić je dookoła. Także
architekci katedr gotyckich przewidywali w świątyniach lektoria. Zdarzało się jed-
nak, że katedralne przegrody nie miały kiedy powstać, ponieważ przedłużający się
proces budowy sprawiał, że wystrój wnętrz realizowano w okresie, gdy lektoria pozo-
stały już tylko cechą architektury zakonnej. U dominikanów lektoria miały formę
murowanej bądź drewnianej przegrody (wysokiej na kilka metrów ścianki, która nie
dotykała stropu) umieszczanej na zachodnim krańcu chóru. W ściance znajdowało
się wejście do chóru. Dzięki niemu bracia mogli wychodzić na procesje, które nie szły
przez krużganki (w szczególności procesja podczas Salve Regina lub Ave Regina po
komplecie) bądź wracać do chóru z procesji uroczystych, które celebrowanowedług
 Por. M. Szyma, Kościół i klasztor dominikanów w Krakowie, dz. cyt., s. .
 Por. Tamże.
 M. Szyma, Kościół i klasztor dominikanów w Krakowie, dz. cyt., s. n.
 MOPH , s. .
 Por. bogato ilustrowane i bardzo ciekawe opracowanie J.E. Jung, The gothic screen. Space, sculpture

and community in the cathedrals of France and Germany, ca. 1200 – 1400, Cambridge .
 Por. „Chœur” [w:] Dictionnaire raisonné de l’architecture française du XIe au XVIe siècle, [red.]

E. Viollet-le-Duc, t. , Paris , s. –. W słowniku znajduje się też ilustracja chórów
katedralnych.

 Por. Ordinarium, dz. cyt., s. n, nr . Podobnie w procesji paschalnej podczas śpiewu „Christus
resurgens”. Por. tamże, s. , nr .





.. Kościół i jego wyposażenie

wzorca procesji z Niedzieli Palmowej. Z opisu tychże procesji dowiadujemy się, że
nad zamykanym wejściem znajdującym się w intermedium umieszczano wizerunek
Ukrzyżowanego. Drzwi do chóru były jednak niższe od otworu wejścia.W ten sposób
nad drzwiami powstawało „fenestre”, o którym wspomina kapituła w Trewirze. Dzięki
niemu wierni mogli obserwować kulminacyjny moment celebracji Eucharystii —
podniesienie hostii. Po obu stronach wejścia u szczytu lektorium znajdowały się dwa
pulpity. Z nich w dni uroczyste odczytywano Ewangelię i epistołę. Stąd też wywodzi
się nazwa „lektorium”. Do pulpitów można było dojść po stopniach od strony chóru.
Lektor wznosił się ponad szczyt intermedium i był widziany przez wiernych zgro-
madzonych w nawie. Ambona, przy której śpiewano Ewangelię, znajdowała się po
lewej (północnej) stronie lektorium. Było to zgodne z rytem mszy, podczas której
Ewangelię czytano po lewej stronie ołtarza, epistołę zaś odczytywano zazwyczaj po
środku jego stopni. Dlatego w niedziele i święta rytu zdwojonego lekturę epistoły
wykonywano odpowiednio z drugiej, południowej ambony. Zaznaczmy już teraz, że
diakon śpiewający Ewangelię był zwrócony na północ, a lektor śpiewający wyjątek
epistoły był zwrócony w kierunku ołtarza. Dlatego i ambony w intermedium po-
zwalały na to, by lektorzy byli zwróceni w odpowiednim kierunku — na północ lub
wschód. Analizując zapisy Ordinarium, należy zwrócić uwagę, że nie we wszyst-
kich kościołach znajdowały się przegrody. Świadczy o tym zapis omawiający lekturę
Ewangelii: „In diebus vero Dominicis et festivis, ubi fuerit pulpitum retro Chorum,
vel alibi loco eminenti, legetur Evangelium supra illud”. Podobnie we fragmencie
omawiającym czytanie epistoły: „praecedente retro Chorum, si sit ibi locus in quo
Epistola diebus Dominicis et festivis legenda est”. Sądzimy jednak, że rubryki zostały
sformułowane w trybie koniunktiwu jedynie ze względu na kościoły adaptowane
do potrzeb zwyczaju dominikańskiego, w których nie istniała możliwość zbudowa-
nia pełnego lektorium. Wówczas ograniczono się do umieszczenia odpowiednich
ambon w zachodnim krańcu ecclesiæ fratrum.

Zamierzone przez braci umiejscowienie ambon miało na celu nie tylko zdy-
namizowanie liturgii przez dodatkowe procesje z epistolarium czy ewangeliarzem.
Chodziło w nim przede wszystkim o stworzenie zgromadzonymwiernymmożliwości
wysłuchania lekcji. Liturgia odprawiana w średniowiecznej świątyni wymagała tego,
by lektor znajdował się w miejscu odpowiednio wysokim i zbliżonym do słuchaczy.
W przeciwnym razie istniało duże prawdopodobieństwo, że nie będzie słyszany.
Widzimy, że intermedium nie powodowało zupełnego odcięcia świeckich od cele-
 Por. Ordinarium, dz. cyt., s. n, nr .
 Por. uwagi na stronie  niniejszego opracowania.
 Por. uwagi na stronie  niniejszego opracowania, a także komentarze do rytu mszy średniowiecz-

nych autorów. Np. Hugo St. Caro wspomina: „Debent autem evangelium legi in alto ad aquilonem”,
dz. cyt., s. .

 Ordinarium, dz. cyt., s. .
 Tamże, s. .
 Taka sytuacja miała miejsce chociażby w bazylice św. Sabiny w Rzymie.
 O innych rozwiązaniach przestrzennych jak i o innej formie intermedium wspomina C.G. Gi-

lardi OP, Ecclesia laicorum e ecclesia fratrum, dz. cyt., s. . Warto zwrócić uwagę na przytaczany
przez autora opis lektorium z dwoma oknami, które znajdowało się w kościele św. Eustorgiusza
w Mediolanie: „factus est murus per transversum ecclesie, in medioque muri factum est hostium
[…] In muro etiam ex utraque parte facte sunt due fenestre, per quas videri poterat corpus Christi
interius. Super murum factum est pulpitum, ubi cantatur evangelium; et in processu temporis facta
sunt ibi tria altaria”.

 Jak widzimy, rola lektoriów w kościołach kanonickich, a później i dominikańskich była co najwyżej





Ilustracja .: Fragment XV-wiecznej iluminacji przedstawiającej wnętrze kościoła braci ka-
znodziejów: ołtarze boczne, lektorium, chór i prezbiterium. Bracia w chórze od-
mawiają liturgię godzin, gdy jednemu z nich objawiła się Maryja Panna. Źródło:
Add MS , f. v, Modlitewnik Alfonsa V Aragońskiego. ©British Library.





.. Kościół i jego wyposażenie

bracji. Wydaje się, że nie miało — jak sugeruje B. Nadolski — funkcji oddzielenia
liturgii kleru od modlitwy wiernych. Uzasadnienie podane przez Akta kapituły z roku
 jest szersze: by bracia wchodzący do prezbiterium i wychodzący z kościoła nie
byli widziani przez wiernych, a zarazem, by bracia nie widzieli świeckich. Zauważmy
więc, że najpierw chodzi o to, by ani świeccy, ani zakonnicy nie mieli powodów
do zbędnych rozproszeń. Ponadto w trakcie analizy rytu zauważymy kilka momen-
tów w trakcie celebracji mszy, w których akcja liturgiczna wyjdzie poza przegrodę.
Zwróćmy również uwagę, że większość nabożeństw sprawowanych w oratorium,
a w szczególności godziny kanoniczne, były zajęciem przeznaczonym wyłącznie
dla zakonników. Długość liturgii godzin oraz skomplikowanie pod względem mu-
zycznym i tekstualnym sprawiały, że wierni nawiedzający kościół poza mszą świętą,
nie mogli aktywnie włączyć się w modlitwę braci. Nie zapominajmy również, że do
celebracji oficjum potrzebne były odpowiednie, wówczas jeszcze bardzo kosztowne
księgi. Jedynym sposobem, w jaki świeccy mogli brać udział w tej formie modlitwy,
było przysłuchiwanie się śpiewowi kanoników czy w interesującym nas przypadku
dominikanów. Lektorium nie ograniczało tej możliwości. Natomiast w czasie spra-
wowania liturgii mszy świętej wierni przede wszystkim wysłuchiwali kazania, które
głoszono równolegle do celebracji. Właśnie dzięki intermedium istaniała taka możli-
wość. Wspomnieliśmy również, że w nawie kościoła znajdowały się ołtarze boczne,
przy których bracia codziennie odprawiali msze prywatne, a wierni w nieskrę-
powany sposób mogli być ich świadkami. W zachowanych zabytkach znajdujemy
i takie, w których po obu stronach wejścia do chóru ustawiano ołtarze boczne oparte
o lektorium.

... C  

Układ kościoła braci (ecclesiæ fratrum) jest stosunkowo prosty, a odtworzenie za-
gospodarowania przestrzeni w chórze nie nastręcza trudności. Już od kilku wie-
ków w architekturze sakralnej zauważamy zmiany, dzięki którym — jak pisze H. B.
Meyer — główny ołtarz przesuwa się coraz głębiej w stronę prezbiterium, by w końcu
zatrzymać się na wschodniej ścianie kościoła. W ołtarzu zazwyczaj znajdowały się
relikwie świętych, a od XI wieku ozdabiano go obrazami świętych, później rzeźbioną
i malowaną nastawą ołtarzową. Kościoły dominikanów są spadkobiercami opisa-
nego procesu. Na ich kształt niebagatelny wpływ miała także twórczość starszego

ambiwalentna, a nie pejoratywna, jak sugerują inni autorzy. Por. m.in.: K. Gamber, Der gotische
Lettner, „Münster” / (), s. –.

 B. Nadolski TChr, Leksykon liturgii, Poznań , s. n.
 Najdonioślejszym przykładem takiej sytuacji jest obrzęd pokoju. Por. s.  niniejszego opracowa-

nia.
 Należy pamiętać, że podczas liturgii godzin celebracja niekiedy sięgała kościoła świeckich — nawy,

na przykład podczas odprawianej po komplecie procesji połączonej ze śpiewem antyfony maryjnej.
Por. MOPH , s. .

 Bracia dążyli do tego, by ołtarze były konsekrowane i zgodnie z dawnym zwyczajem poświęcone
wybranym świętym. Wyraźnie świadczy o tym Ordinarium w opisie obrzędu obmycia ołtarzy. Por.
Ordinarium, dz. cyt., s. n, nr .

 H.B. Meyer SJ, Eucharistie, dz. cyt., s. .
 Wobec wcześniej cytowanych źródeł należy przypuszczać, że ołtarz na wzór pozostałych sprzętów

był prosty i pozbawiony ozdób. Prawdopodobnie zakazy dotyczące obrazów i rzeźb dotyczyły rów-
nież ołtarza. Gdyby było inaczej, należałoby się spodziewać wzmianki o wyjątkowym traktowaniu
ołtarza, tak jak miało to miejsce w przypadku kielicha.





. P 

i bardzo wpływowego zakonu cystersów. Choć kaznodzieje nie korzystają z wszyst-
kich rozwiązań architektonicznych braci Bernarda z Clairvaux, w szczególności
stosują odmienny układ chóru, nie można nie zauważyć tej inspiracji. Z niej wywo-
dzi się choćby proste zamknięcie prezbiterium, które w świątyniach predykantów
XIII wieku jest obecne w przeważającej liczbie wypadków. W budynkach wznoszo-
nych przez Zakon nie stosuje się zaokrąglonego w formie absydy lub otoczonego
przejściem i wieńcem kaplic prezbiterium (sanctuarium). We wschodniej ścianie
kościoła bardzo często pojawiają się trzy okna, z których centralne bywało wyższe od
dwóch pozostałych. To również wpływ cysterskiej architektury. Na samym szczycie
świątyni kaznodziejów, podobnie jak w każdym gotyckim kościele, znajdował się
ołtarz główny, na którym w tabernakulum przechowywano Najświętszy Sakrament.
Ołtarz był wykorzystywany nie tylko do sprawowania Eucharystii konwentualnych.
Okazywano mu cześć również podczas świątecznych nieszporów i laudes. Celebrans
modlitw po rozpoczęciu antyfony przed Magnificat lub Benedictus podchodził do
ołtarza, klękał i okadzał go według szczegółowo opisanego zwyczaju. Sam ołtarz
wznosił się ponad poziom prezbiterium na wysokość jednego lub trzech stopni. Pod-
czas analizy rytu mszy zauważymy, że stopnie ołtarza stanowiły przestrzeń, w której
ministranci zajmowali odpowiednie miejsca. Przez to układ ołtarza i prowadzących
do niego stopni bezpośrednio wpływał na kształt ceremonii. Stopnie ołtarza były
wykorzystywane również podczas innych nabożeństw. Wymieńmy kilka z obrzędów,
których akcja toczyła się przy stopniach ołtarza bądź na nich: ustawienie naczynia
z wodą przed aspersją, udzielanie komunii świętej braciom, a także adoracja
krzyża w Wielki Piątek, wykonanie części wersetów w preces ciemnych jutrzni,
obłóczyny nowicjuszy oraz błogosławieństwo wychodzących i powracających do
klsztoru braci.

Z kolei samo prezbiterium wznosiło się ponad poziomem posadzki kościoła,
dzięki temu stanowiło przestrzeń oddzieloną od chóru. Granicę pomiędzy chórem
a prezbiterium stanowiły stopnie, o których kilkukrotnie wspomina Ordinarium.
W szczególności były wykorzystywane jako przestrzeń znaczącaw celebracji w trakcie
okresu Wielkiego Postu. Na rozpoczęcie obchodu środy popielcowej przeor wykony-
wał na nich prostrację. Podobnie celebracja Niedzieli Palmowej rozpoczynała się
właśnie z tego miejsca, a w Wielki Piątek przy stopniach prezbiterium stali diakoni
 „Zespół trzech okien, choć znany już w architekturze romańskiej, jest układem niezwykle często

występującymw architekturze zakonnej XIII wieku. […] Sytuacja wyglądała inaczej w przypadku za-
konów żebraczych.W ich świątyniach oknawystępujące wewschodnich zamknięciach prezbiteriów
były smuklejsze od cysterskich, z czego środkowe było nieznacznie wyższe od dwóch pozostałych”. P.
Samól, Relikt południowej ściany wczesnogotyckiego budynku klasztornego dominikanów w Tczewie,
„Biuletyn konserwatorski Pomorza Gdańskiego”, z.  (), s. .

 Por. uwagi przedstawione przez J.E.A. Kroesen,TheAltar and its Decorations inMedieval Churches.
A Functionalist Approach, „Medievalia”  (), s. –.

 Por. Ordinarium, dz. cyt., s. , nr .
 Por. Ordinarium, dz. cyt., s. n, nr . Warto również zwrócić uwagę, że w dzień wspomnienia

okadzano ołtarz boczny, który był poświęcony danemu świętemu. Por. tamże, nr .
 Por. Ordinarium, dz. cyt., s. , nr .
 Por. tamże, s. n, nr –.
 Por. tamże, s. , nr .
 Por. tamże, s. , nr .
 Por. tamże, s. , nr .
 Por. tamże, s. –, nr –.
 Por. tamże, s. , nr .
 Por. tamże, s. , nr 





.. Kościół i jego wyposażenie

śpiewający aklamację Agios. Analogia pomiędzy obrzędem adoracji krzyża, a po-
święceniem paschału była podkreślana przez to, że miejsce diakonów śpiewających
Agios w Wielką Sobotę zajmował celebrans w trakcie Exsultetu. Stopnie stano-
wiły granicę prezbiterium, które — poza dniem komunii świętej braci — traktowano
jako przestrzeń w zasadzie niedostępną dla uczestników liturgii. Było faktycznym
sanctuarium. Podkreślały to rozwiązania układu przestrzennego. Na przykład to,
że pomiędzy chórem a prezbiterium znajdowało się wejście do krużganków, klasz-
toru i zakrystii. Nie tworzono natomiast bezpośredniego wejścia do prezbiterium.
Zatem podczas mszy do sanctuarium nie wchodził nikt poza celebransem mszy
i asystującymi mu ministrantami. Pozostali bracia, wchodząc do chóru, mijali prezbi-
terium, skłaniali się przed ołtarzem i udawali się do stall. Charakter sanctuarium
podkreślano dodatkowo w czasie Wielkiego Postu, gdy od pierwszej niedzieli całe
prezbiterium zasłaniano kurtyną, którą rozchylano wyłącznie na czas mszy i dni
świątecznych:

Hac die post Completorium, ante Presbyterium cortina tendatur […] In die-
bus vero Dominicis et festis Sanctorum, die praecedenti ad Vesperas, cortina
a conspectu Presbyterii abstrahatur, et in die festi post Completorium retraha-
tur. Similiter profestis diebus ad inchoationem Missae abstrahatur, et ea finita,
retrahatur.

Celebrans i ministranci, kiedy mieli celebrować mszę, wchodzili do prezbiterium,
gdzie po prawej stronie ołtarza przygotowano dla nich miejsca: najbliżej szczytu
kościoła siedział kapłan, po jego lewej ręce diakon i subdiakon, a obok niego akolici.
Taki układ miejsc został określony jeszcze przed ogłoszeniem Prototypu na kapitule
generalnej w Bolonii w  roku:

Sacerdos et ministri altaris cum vadunt sessum. sic ordinati sedeant. ut primo
sacerdos sedeat. deinde dyachonus a sinistris eius. tercio subdyachonus a sinistris
dyachoni. et postmodum acoliti.

Późniejsze o cztery lataOrdinarium dodaje, że akolici — w zależności od rangi dnia —
siedzieli albo po lewej stronie subdiakona (święta), albo po obu stronach chóru, na
pierwszychmiejscach najbliższych schodomprezbiterium (dni zwykłe, wspomnienia).
Taki układ nie obowiązywał jednak zawsze, a tylko wtedy, gdy w stallach znajdowała
się niewielka liczba braci. W dni uroczyste akolici zawsze zajmowali miejsca obok
subdiakona.
 Por. tamże, s. , nr .
 Por. tamże, s. , nr .
 Por. zarówno w najstarszych odpisach, jak i późniejszych wersjach Konstytucji opis wejścia do

kościoła. „Cum fratres in chorum venerint, inclinent ante altare profunde”. Constitutiones Antique
Fratrum Prædicatorum, A.H. Thomas, dz. cyt., s. . R. Creytens, Les Constitutions des Frères
Prêcheurs, dz. cyt., s. . Liber constitutionum, AOP  ( – ), dz. cyt., s. . Podobny lecz
bardziej rozbudowany opis znajdujemy w consuetudines premonstratensów. Por. P.F. Lefèvre, W.M.
Grauwen, Les Statuts de Prémontré au Milieu du XIIe siècle, dz. cyt., s. .

 Ordinarium, dz. cyt., s. , nr .
 MOPH , s. .
 „Deinde post Sacerdotem ordinet se Diaconus, et Subdiaconus post Diaconum. Acolythi autem infra

gradus Presbyterii vel in primis sedibus Choris, maxime ubi pauci sunt Fratres, stent parati ad sua
ministeria peragenda. […] Si vero festum duplex vel totum duplex fuerit, poterunt omnes ire sessum,
tali servato ordine, ut Sacerdote in dextera parte Presbyterii, in qua parte semper sedes huiusmodi
sunt parandae, sedente primo, Diaconus sedeat ad sinistram ejus, ad cujus sinistram Subdiaconus,
et ad hujus Acolythi sedeant”. Ordinarium, dz. cyt., s. n, nr .





. P 

Przed stopniami prezbiterium znajdowała się ambona do wykonywania epistoły.
Był to przenośny pulpit, który w dni zwykłe, wspomnienia i w trakcie oktawy usta-
wiano pośrodku chóru na jego wschodnim krańcu. Na głównej osi kościoła w poło-
wie długości stall stał pulpit główny (pulpitum majus). Korzystali z niego bracia
wykonujący wersety w graduale i inne śpiewy solowe podczasmszy oraz liczne śpiewy
i czytania podczas odprawiania liturgii godzin. Z tego pulpitu również hebdomadarz
przewodniczący uroczystym celebracjom liturgii godzin odmawiał oracje. By uży-
wanie tego samego pulpitu przez kantorów i celebransa, którzy korzystali z różnych
ksiąg liturgicznych, było możliwe, pulpit mógł się obracać. Wówczas spoczywające
po obu jego stronach księgi były łatwo dostępne i w odpowiednim momencie można
było ich użyć bez zbędnego zamieszania. W stallach według potrzeby ustawiano
mniejsze pulpity. Rozsiane po chórze podczas śpiewu modlitw i części mszy służyły
braciom jako miejsca na księgi liturgiczne, do których zaglądali, jeśli potrzebowali
przypomnieć sobie daną część oficjum.

W skład wyposażenia oratorium, czyli ecclesiæ fratrum, oprócz pulpitów wliczały
się wyłącznie stalle. Dwa rzędy stall, ustawione na przeciwko siebie, tworzyły kilku
lub kilkunastometrowe przedłużenie właściwego prezbiterium. Kronika klasztoru
w Mediolanie zaświadcza, że u dominikanów nawet w dużych wspólnotach stalle
pojawiały się z biegiem czasu. Prawdopodobnie było to spowodowane koniecznością
poniesienia wydatków na rzeźbione i rozbudowane ławy zakonnego chóru. Dlatego
klasztory wyposażano w nie w miarę możliwości. Galvano Fiamma w latach czter-
dziestych XIV wieku wspomina w swojej kronice chór znaczących rozmiarów, który
zastąpił proste ławki uprzednio znajdujące się w oratorium:

Usque ad ista tempora non erat chorus, sed fratres super banchalia sedebant
et quia instabat capitulum provinciale celebrandum fratres fecerunt chorum
pulcrum et magnum cum sedilibus fueruntque sedilia viginti octo ex utraque
parte chori et post chorum factus est chorus conversorum cum viginti quinque
sedilibus.

W Mediolanie zatem przewidziano przeszło  miejsc dla zakonników. Mniej więcej
połowę zgromadzenia mieli stanowić prezbiterzy bądź klerycy przygotowujący się
do święceń, a drugą część konwersi — bracia nie będący kapłanami. Chór klerycki,
mimo że połączony z laickim, wznosił się nieco wyżej nad miejsca zajmowane prez
konwersów. Ordinarium dwukrotnie wspomina o chórze wyższym i niższym. Za
pierwszym razem mowa jest o witaniu braci wracających z podróży, w szczególności
przełożonego: „convocandi sunt Fratres cum campana Capituli ad Ecclesiam, ubi
 Por. tamże, s. , nr .
 Wspominany już w Aktach kapituł generalnych w  roku (Trewir): „ille qui legit. inter pulpitum

et gradus. inclinacionem faciat”. MOPH , s. . Rok później kapituła w Londynie uszczegóławia, że
chodzi o pulpit na środku chóru: „quod est in medio chori”. MOPH , s. .W takim brzmieniu zapis
trafia do Konstytucji. Por. Liber constitutionum, AOP  ( – ), dz. cyt., s. . Wydaje się, że
C.G. Gilardi OP błędnie interpretuje zarówno liczbę, jak i funkcję pulpitów. Por. C.G. Gilardi OP,
Ecclesia laicorum e ecclesia fratrum, dz. cyt., s. –.

 Por. Ordinarium, dz. cyt., s. , nr .
 Por. tamże, s. , nr .
 Zarówno pulpit do lekcji, jak i pulpit na środku chóru był skierowany na wschód.
 Bracia wykonywali śpiewy mszalne lub z godzin kanonicznych, korzystając ze wspólnych ksiąg

liturgicznych, ponieważ poza brewiarzem nie posiadali własnych. Por. MOPH , s. .
 G. Odetto, La cronaca maggiore dell’ordine domenicano di Galvano Fiamma, AFP  (), s. .
 WOrdinarium znajdujemy wzmiankę, która sugeruje, że sedile były składane.Można je było unieść,

gdy chór stał i opuścić, gdy siadał. Por. Ordinarium, dz. cyt., s. , nr .





.. Kościół i jego wyposażenie

collocantes se ordinate in choro inferiori, reverenter eum recipiant”. Po raz drugi, gdy
opisuje zwyczaj udzielania dyscypliny w chórze: „[…] circueat Hebdomadarius dando
disciplinas, incipiendo a dextris in superiori parte Chori, et descendendo, deinde
prosequendo in sinistro, et incipiendo ab inferiori”. Drugi z przytoczonych cyta-
tów zaznacza szczególną pozycję prawej, czyli południowej części chóru, od której
rozpoczyna się ten, jak i inne obrzędy — okadzenia, pokropienie wodą, przekazanie
pokoju, a także modlitwy w święta rytu zdwojonego. Było to związane z hierarchią
zajmowanych miejsc w chórze. Podstawowe informacje na ten temat znajdujemy
w opisie okadzenia:

Fratres in Choro a dextris incipiens et ab antiquioribus in sedibus superiori-
bus, a junioribus vero in sedibus inferioribus se girando, si fuerint ibi Fratres,
prosequendo thurificationem in utroque Choro, deinde Fratres laicos.

Zatem w najwyższych miejscach stall zasiadali najstarsi, a młodsi niżej. Należy jednak
pamiętać, że pierwsze miejsce zajmował przeor, a kolejne bracia na przemian według
starszeństwa w chórze lewym i prawym. Dlatego po lewej stronie najwyższe miejsce
przeznaczono subprzeorowi, który w precedencji znajdował się zaraz po przeorze.
Jeśli był obecny przeor innego klasztoru lub inny przełożony, wówczas on zajmował
pierwsze miejsce po przeorze. Gdy w chórze był przełożony wyższy od przeora
klasztoru, wówczas przeor zajmował pierwsze miejsce w lewym chórze. W dni uro-
czyste, gdy modlitwy prowadził hebdomadarz lub inny wyższy przełożony, wówczas
przeor ustępował mu miejsca, „ita quod quicumque fecerit officium semper stet in
sede Prioris”. Przepis zmieniono pod koniec XIII wieku, dokładnie w  roku
podczas kapituły generalnej w Ferrarze: „quicumque in duplicibus et totis duplicibus.
vel alias officium fecerit. in choro. cum capa serica in vesperis. seu in matutinis. stet in
sede prioris. nisi aliquis prelatus maior eo sit ibidem. et tunc ille officians ad sinistrum
chorum se transferens; stet in sede supprioris”. Od tego czasu, gdy miejsce przeora
zajmował wyższy przełożony, hebdomadarz po okadzeniu ołtarza zajmował miejsce
subprzeora w lewym chórze.

Podsumowując powyższy opis układu przestrzennego świątyni kaznodziejów,
posłużmy się cytatem z klasycznego dzieła W. Bonniwella OP, który zachęca czytel-
ników, by:

[…] zachowywać w pamięci ogólny układ wczesnych kościołów dominikań-
skich. Chór był umieszczony z przodu ołtarza, a nie za nim, jak często widzi
się dzisiaj w europejskich kościołach. Był zamknięty z trzech stron, tak aby
uniemożliwić ludziom zgromadzonym w nawie kościoła patrzenie na braci.
Na zachodnim krańcu zamknięcia (zakładając, że kościół był zwrócony w kie-
runku liturgicznym) znajdowała się ściana tęczowa oddzielająca chór od nawy,

 Ordinarium, dz. cyt., s. , nr .
 Ordinarium, dz. cyt., s. , nr . Opis przekonuje o wielorakiej potrzebie budowania inter-

medium. Wobec udzielenia dyscypliny na obnażone ciało, zasadne jest zasłonięcie braci przed
wzrokiem świeckich.

 Ordinarium, dz. cyt., s. , nr .
 Por. Ordinarium, dz. cyt., s. , nr . Rubryka rozstrzyga również przypadki, w których wyższy

przełożony zajął miejsce w lewym chórze.
 Ordinarium, dz. cyt., s. n, nr . Przepis dotyczy nieszporów i laudes, gdy hebdomadarz wraca

na miejsce po okadzeniu ołtarza „postquam indutus est cappa serica”.
 MOPH , s. .
 Ważną rolę w liturgii godzin i celebracji mszy pełnili kantorzy, dlatego im również przysługiwały

miejsca wyznaczone pośrodku chóru.





. P 

w której zgromadzeni byli wierni świeccy. Z obu stron ściany tęczowej mieściły
się ambony (pulpita Humberta) służące do czytania Epistoły i Ewangelii. Na
środku chóru znajdowało się pulpitummajus (stały, główny pulpit). Oprócz tego
w chórze było zazwyczaj kilka mniejszych ruchomych pulpitów. Prezbiterium
było o kilka stopni podniesione w stosunku do podłogi chóru, a ołtarz główny
znajdował się z kolei wyżej niż prezbiterium. Wyjście z zakrystii nie prowadziło
bezpośrednio do prezbiterium (jak jest często w kościołach współczesnych);
zamiast tego wejście znajdowało się między stopniami prezbiterium a chórem.

Układ architektoniczny wpływał na kształt obrzędów, a z biegiem czasu liturgia
stała się normą dla zasad budownictwa. Zauważmy również, że poszczególne rozwią-
zania, takie jak umieszczenie prezbiterium na szczycie chóru, wyraźnie wyznaczało
kręgi uczestnictwa w celebracji. Najbliżej rzeczy świętych znajdował się celebru-
jący kapłan i towarzysząca mu asysta, dalej chór zakonników, którzy uczestniczyli
w modlitwach kapłana poprzez odpowiedzi na jego wezwania, śpiew i odpowied-
nie gesty. Kolejny krąg uczestników to słuchający modlitw, czytań i śpiewu świeccy
zgromadzeni w nawie.

... W  

Analiza dokumentów z początkowego etapu historii Zakonu wyraźnie dowodzi, że
zabudowa klasztorna oraz kościół predykantówmiały charakteryzować się ubóstwem
i prostotą. Jak w wielu innych dziedzinach swojego życia, tak i w tej dominikanie opie-
rają się na wzorcu premonstratensów i cystersów. W kwestii architektury i wystroju
wnętrza zwrócił na to uwagę J. Gałkowski:

[…] opis sztuki cysterskiej pozwala nam wyraźnie stwierdzić, że kształtowanie
się architektury dominikańskiej, odbyło się pod przemożnym wpływem sza-
rych braci. Zakaz bogatego zdobnictwa, barwnych witraży, budowania wież,
czy wreszcie ostre restrykcje wobec dekoracji architektonicznej, a także próby
narzucenia wielkości budynków— te wszystkie cechy wyraźnie wskazują, że
właśnie cystersi byli dla pierwszych dominikanów wzorem podczas prób kształ-
towania swojej sztuki. Najbardziej klarownym tego przykładem jest fakt, że
wzorem cystersów Bracia Kaznodzieje jako zasadę przyjęli proste zakończenie
swoich kościołów (zamiast półkolistych lub wielobocznych).

Może nieco dziwić rygorystyczne podejście do wszelkich ozdób w budynku sa-
kralnym późnego średniowiecza. Witraże, freski, obrazy na płótnie i drewnie, pła-
skorzeźby były stałym elementem wystroju świątyń gotyckich. Jednak taki zakaz
w przypadku klasztoru zakonu żebraczego był charakterystyczny. To, co miało wyróż-
niać pierwsze pokolenia braci mniejszych i kaznodziejów spośród innych wspólnot
duchownych, to właśnie radykalne ubóstwo. Ze względu na nie bracia rezygnowali
z okazałych świątyń, ozdób, witraży, a nawet złoceń w księgach. Nie chciano bowiem,
by liturgia stała się pretekstemdo łamania ślubu ubóstwa. Jedyną dopuszczaną ozdobą
w świątyni był rzeźbiony krucyfiks na ścianie wschodniej budynku. Przyjrzyjmy się
kolejnym zapisom Akt kapituł generalnych dotyczącym tego zagadnienia. Już w roku
 znajdujemy prawo ustanowione w Paryżu: „Statuimus ne de cetero in nostris
conventibus habeantur ymagines nisi picte nec fenestre vitree nisi albe cum cruce
 W. Bonniwell OP, A History of the Dominican Liturgy…, dz. cyt., s. .
 J. Gałkowski, Przepisy Zakonu Braci Kaznodziejów odnoszące się do budowy kościołów i klaszto-

rów— rys historyczny, dz. cyt., s. .





.. Kościół i jego wyposażenie

nec littere auree in libris nostris”, które wyraźnie zabrania przyozdabiania świątyń
freskami, obrazami i witrażami. Dalej stwierdza się: „Statuimus ut ornamenta aurea
et argentea preter calices fratres nostri non habeant. nec pannos sericos. nec lapides
preciosos. nec campanas ad horas nisi unam”. Wobec tego wszelkie bogactwo przeja-
wiające się w posiadaniu złota, srebra lub drogich kamieni było zakazane. Dotyczyło
to również ksiąg liturgicznych, których zdobienia nie mogły być złocone. Tylko kie-
lich mszalny mógł być pokryty szlachetnym metalem (złotem bądź srebrem). W tym
przypadku kierowano się przede wszystkim szacunkiem do Krwi Pańskiej. Inne me-
tale śniedziały, a materiały mniej szlachetne od metalu były porowate, co narażało
Krew na zbezczeszczenie. Szkło natomiast, choć pozbawione porów, było jednak
zbyt kruche. Wszelkie inne sprzęty liturgiczne miały charakteryzować się prostotą
i ubóstwem. Zakazy te pojawiają się bądź w formie potwierdzenia wcześniejszych,
bądź rozwinięcia na kolejnych kapitułach. Stosunek braci do ozdób w kościołach
nie jest jednak jednoznaczny. W  roku kapituła w Bolonii odnośnie do rzeźb
powtarza ustalenia paryskiej: „Quod non habeamus ymagines sculptas”. Dodaje
również, że: „Notabiles superfluitates a choris nostris penitus removeantur. et amodo
alie in nostro ordine numquam fiant”. Niemniej kolejne zgromadzenie legislacyjne
nie potwierdza ostatecznie tego przepisu. Zgodnie z zasadami kształtowania prawa
zakonnego u dominikanów możemy uznać, że przepis nie wszedł w życie. Sytuacja ta
zmienia się wraz z kapitułą w Kolonii w  roku, która postanawia: „Non fiant in ec-
clesiis nostris cum sculpturis prominentibus sepulture. et que facte sunt auferantur”.
Wznowiony zakaz jest słabszy niż te sprzed pięciu lat: dotyczy wyłącznie rzeźbionych
nagrobków i to tylko takich, które przykuwają uwagę (odznaczają się wykwintną
formą). Po kolejnych pięciu latach kapituła w Londynie w  roku znów wraca
do tematu rzeźb i tym razemwydaje się być stanowcza nie tylko w zaleceniach: „Quod
in nostris ecclesiis sepulture non fiant”, ale również w ich weryfikacji. Bowiem dwa
lata później kapituła w Bolonii poleca wizytatorom, by sprawdzili, czy postanowienia
kapituł zostały wprowadzone w życie:

Visitatores huius anni advertant diligenter. si quas invenerint curiositates in
celaturis. vel incisionibus lapidum. in picturis. vel in choris. sigillis. fibulis. cul-
tellis. corrigiis. baculis. vestibus. vel huiusmodi. et excessus circa hec viriliter
corrigant et emendent.

Pośród wymagających szczególnego zbadania dziedzin życia wymienia się również
rzeźby i obrazy. Wśród swoich upomnień podobnie brzmiący zapis zamieszcza kapi-
tuła, która odbyła się w Strasburgu w  roku zabrania luster i drogich krucyfiksów
 MOPH , s. .
 Por. MOPH , s. 
MOPH , s. .
MOPH , s. n.
 J. Gałkowski wykazuje, jakoby zakaz został potwierdzony przez kolejną kapitułę. Nie jest to prawdą.

Sam autor przytacza cytat z Akt kapituł generalnych, który odnosi się do nakazu skierowanego
do przeora klasztoru w La Rochelle, by w bardziej ustronne miejsce usunął grób, który wzniósł
w chórze. Por. J. Gałkowski, dz. cyt., s.  i odpowiedni fragment Akt w MOPH , s. . Sprawa ta
miała swoją kontynuację. Przeor nie zastosował się do nakazu kapituły, wobec tego zgromadzenie
generalne braci w roku  (Metz) nałożyło na niego pokutę pięciu dni o chlebie i wodzie, pięciu
mszy świętych i pięciu psałterzy. Por. MOPH , s. .

MOPH , s. .
MOPH , s. 





. P 

czy innych „ciekawostek”. Podobnie, choć może dosadniej, wypowiada się kapituła
w Pizie w  roku, a więc ponad  lat później:

Quod priores provinciales et vicarii et visitatores. advertant diligenter. si quas
invenerint curiositates in picturis. et celaturis lapidum. vel lignorum. in corrigiis.
fibulis. cultellis. sigillis. bacculis. vestibus. et huiusmodi excessus. diligencius
corrigant et emendent.

Zwróćmy jednak uwagę, że trzy ostatnie spośród przytoczonych zapisów należą
do poleceń (admonitiones), a nie do konstytucji (constitutiones) lub praw, które
z biegiem kolejnych dwóch kapituł miały się stać zapisami w Księdze konstytucji.
Ponadto poza zapisem kapituły londyńskiej dotyczą co najwyżej nadużyć, i dziwactw
(curiositates). Gdyby omawiane upomnienia dotyczyły czegoś więcej niż przesady
w zdobnictwie lub jakiejś ich niestosowności, wówczas trudno byłoby zrozumieć,
dlaczego kapituła w Budzie z  roku poleca umieszczać w Kościołach obrazy
świętych Dominika i Piotra z Werony — pierwszych kanonizowanych dominikanów:
„Priores et alii fratres. curam habeant diligentem. quod nomen beati Dominici et beati
Petrimartiris. in kalendariis et in litaniis scribantur. et picture fiant in ecclesiis. et quod
fiant festa eorum”. W latach sześćdziesiątych XIII stulecia wydaje się oczywiste,
że kaznodziejom nie chodzi o jakiś rodzaj „ikonoklazmu”, ale o zachowanie umiaru
i ubóstwa w wystroju swoich kościołów. Dlatego w latach  –  na kolejnych
kapitułach w Barcelonie, Bolonii i Londynie przyjęto poszerzenie zapisu Konstytucji:
„Mediocres domos et humiles fratres nostri habeant […] nec fiat lapidibus testudinata:
nisi forte super chorum et sacristiam” o „nec fiant in domibus nostris superfluitates
et curiositates notabiles in sculpturis. et picturis. et pavimentis. et aliis similibus que
paupertatem nostram deformant”.

Jednym ze świadectw zmian w podejściu do zdobień obecnych w świątyni jest
zapis dotyczący paschału. Kapituła generalna obradująca w Bolonii w  roku
wypowiedziała się na ten temat w następujący sposób: „Caveant fratres. ne faciant
amodo cereum paschalem. vel alios cum picturis vel floribus. vel huius modi nec in
magnitudine notabiles”. Bracia mieli więc rezygnować ze wszystkiego, co miałoby
choćby pozór zbytku. Nawet świeca paschalna miała być prosta i pozbawiona ozdób.
Niemniej jednak ustalenia kapituły z  roku przyjęto jedynie w formie inchoatio.
Kolejne kapituły nie zaaprobowały zapisu. Dlatego później nie pojawił się on nawet
w formie zaleceń. Można z tego wyprowadzić dwa wnioski. Bracia zastosowali się
do polecenia i utrwaliła się praktyka wykorzystywania paschałów bez zdobień lub
też zdaniem twórców prawa bracia zachowywali wystarczający umiar w ozdabianiu
świec. Możliwe jest również, że bracia niemo przyznali, że nie należy występować
przeciwko bogatym zdobieniom paschałów. Podobny proces obserwujemy w sto-
 „Cultelli curiosi. vel sumptuosi. et tabule cum speculo. vel crucifixo vel alias curiose. et almucie

preciose. et capelli omnibus fratribus infra quindenum. a prioribus. vel eorum vicariis auferantur.
nec deinceps habeantur”. MOPH , s. .

MOPH , s. .
MOPH , s. . Polecenie zostało przypomniane w  roku podczas kapituły w Paryżu:„Appo-

natur diligencia; quod festum beati Dominici et beati Petri. ubique celebretur. et quod ymagines
eorum in locis congruentibus depingantur. et nomina eorum in kalendariis et litaniis et martirologiis
annotentur”. MOPH , s. .

Por. Distinctio secunda, capitulum primum: „De domibus concedendis et construendis”, Liber
constitutionum, AOP  ( – ), dz. cyt., s. .

MOPH , s, ,  i .
MOPH , s. .





.. Kościół i jego wyposażenie

sunku do szat liturgicznych. Najpierw kapituły zalecały, by szaty liturgiczne nie tylko
nie były zdobione drogimi kamieniami, ale nawet by nie były uszyte z jedwabiu: „Sta-
tuimus ut ornamenta aurea et argentea preter calices fratres nostri non habeant. nec
pannos sericos. nec lapides preciosos. nec campanas ad horas nisi unam”. Jednak
z biegiem kolejnych lat zapis był sukcesywnie osłabiany. Stało się to nawet szybciej niż
w przypadku obrazów i rzeźb. Dowodzą tego Akta kapituły w Bolonii, która odbyła
się w  roku:

Revocamus hanc constitucionem […] Item. Constitucionem de ornamentis [se-
ricis] non habendis. […] Approbamus. Quod non habemus ymagines sculptas.
[…] et quod solus ebdomadarius cappa serica tam in choro quam in processione
utatur.

Zwróćmy uwagę, że nowe brzmienie przepisu ogranicza jedynie liczbę szat jedwab-
nych i ich nadmierny przepych. Skoro kolejne kapituły rezygnują z wymagających
restrykcji, można przypuszczać, że działo się tak ze względu na uprzednio zaistniałe
sytuacje w poszczególnych klasztorach. Zmieniające się zapisy legislacyjne mogły być
odzwierciedleniem nagminnego przekraczania prawa, które w pierwotnym brzmie-
niu okazało się zbyt wymagające. Błędem byłoby jednak sądzić, że w XIII wieku
znacząco rozluźniło się przestrzeganie przez braci ślubu ubóstwa. Różnego rodzaju
obostrzenia w tym względzie są podtrzymywane i wprowadzane do Konstytucji. Su-
rowość życia braci kaznodziejów podkreślało na przykład wstrzymanie się od użycia
wszelkich instrumentów muzycznych. Podobnie nawet w kwestiach dzwonów i ze-
garów wymagano umiaru. Dlatego w klasztorze używało się jednego dzwonu, który
służył zwoływaniu braci na modlitwy (godziny kanoniczne) i drugiego, który był sły-
szany przez osoby znajdujące się poza klasztorem (campana maior). W podobnym
duchu wypowiadał się również Humbert de Romanis poruszający kwestię dzwonów
i zegarów: „de bonis campanis habendis, et moderatae magnitudinis; et de habendo
horologio tali quod non sit notabile curiositate vel pretiositate: magis autem detur
opera quod sit verax et certum”. Jeszcze w okresie, gdy już zezwolono na budowę
większych kościołów, powtarzano zalecenia umiaru w kwestii dzwonów.
Kapituła w Paryżu z  roku. MOPH , s. .
MOPH , s. .
Podobny proces zmiany prawa można zaobserwować u premonstratensów. Na przełomie XII i XIII

wieku przepisy zabraniały bądź wyraźnie ograniczały stosowanie szat jedwabnych. Od . poł. XIII
wieku zapisy złagodzono, a nakazywano jedynie, by biali kanonicy unikali przepychu. Por. A. King,
Liturgies of the religious orders, dz. cyt., s. .

Mogły być też wynikiem refleksji na temat kultu i należnych mu form, które dopuszczały umiarko-
wane bogactwo. Możliwe, że do zmian zmusiły braci donacje, których stali się beneficjentami.

Na używanie organów zezwolono dopiero w  roku we Florencji, a i to jedynie w pewnych
wypadkach i nigdy podczas śpiewu braci, a jedynie alternatim. Por. R. Świętochowski, Tradycja
muzyczna dominikanów, „Muzyka” –(), s. –; (), s. –; (), s. –;
(), s. –.

Ostatecznie przepis na ten temat zatwierdzono w  roku w Paryżu. Por. MOPH , s. . Od
czasu pierwszej dostępnej nam edycji Konstytucji mowa jest jednak o użyciu dwóch różnych
dzwonów. Por. Constitutiones Antique Fratrum Prædicatorum, A.H. Thomas, dz. cyt., s.  i .
Kapituły niekiedy wypowiadają się na temat tego rozróżnienia. Najwyraźniej widać je w orzeczeniu
z  roku. Por. MOPH , s. . Przekonanie to wzmacnia również C. Jasiński OP w Summarium
Ordinationum Capitulorum Generalium, dz. cyt., s. .

W XIII wieku używano już mechanicznych zegarów, które były zdolne wyznaczać upływ godzin.
Humbertus de Romanis, Expositio in Constitutiones, dz. cyt., s. .
Por. MOPH , s. .





. P 

.. P   

... S 

Opis przygotowania celebracji mszy świętej (præparatio ad missam), rozpoczniemy
od przyjrzenia się De officio ministrorum altaris, które zawiera szereg uwag o przy-
gotowaniu ministrantów i kapłana do pełnienia posługi przy ołtarzu. Dowiadujemy
się z niego, że podstawowa asysta składała się zazwyczaj z dwóch akolitów, subdia-
kona i diakona. W dni zwykłe i wspomnienia odprawiane w rycie trzech czytań tylko
jeden akolita usługiwał celebransowi. Dodatkowo w dni, kiedy mszę poprzedzała
procesja lub inne nabożeństwo, asystę powiększano według potrzeby, jeśli pozwalała
na to liczba braci mieszkających w klasztorze. Ministrant krzyża, bracia śpiewa-
jący litanię lub wykonujący dodatkowe lekcje nie byli jedak obecni przy celebransie
przez cały czas, ale po wykonaniu swoich funkcji wracali do chóru, wcześniej zdej-
mując komże, jeśli byli w nie ubrani. Wskazania dla ministrantów zaznaczają,
że akolici po otrzymaniu przynaglenia przychodzą do zakrystii i tam ubierają się
w komże lub alby (w zależności od liturgicznej rangi dnia — komże były używane
w dni o charakterze mniej uroczystym, alby wyłącznie w dni o randze duplex bądź
totum duplex). Ordinarium wspomina, że przy wkładaniu szat należało zachować na-
stępujący porządek: akolici pomagają sobie nawzajem, a subdiakon i diakon najpierw
sobie ułatwiają nałożenie szat liturgicznych, a później wyłącznie oni asystują księdzu
w tej czynności. W tym samym miejscu zaznacza się, że posługujący nie powinni
być ubrani niedbale. Warto zwrócić uwagę na wspomniany w omawianym tekście
charakterystyczny szczegół. Otóż ministranci, poza wypadkami silnego mrozu, mają
zdjąć kaptury przed włożeniem szat liturgicznych. Wówczas, gdy z powodu mrozu
pozostawali w pełnym habicie, mieli uważać, by na ramionach pod szatą nie powstały
zagniecenia (fałdy). Aby docenić wagę wspominanej rubryki, należy uzmysłowić
sobie krój trzynastowiecznego stroju zakonnego dominikanów.

Jak wyglądał habit kaznodziejów w interesującym nas okresie? Opisał go T. Ga-
łuszka OP:

[…] aż do końca XV wieku habit dominikańskich kapłanów i braci studentów,
bez względu na zajmowane stanowisko, złożony był z czterech części: dwóch
białych tunik (tunica interior, tunica exterior), białego szkaplerza (scapulare)
zszytego z białym kapturem (caputium), czarnej kapy (capa) połączonej z czar-
nym kapturem (caputium); ponadto bracia używali również dwóch pasów:
zewnętrznego skórzanego (zona) i wewnętrznego z materiału (cingulum), skó-
rzanych butów (calciamenta, caligæ, calceus) oraz długiej bielizny (brachale,
lumbare).

Por. Ordinarium, dz. cyt., s. n., nr  – .
Por. Ordinarium, dz. cyt., s. , nr .
Por. tamże.
Por. Ordinarium, dz. cyt., s. , nr .
T. Gałuszka OP, Fragment Akt kapituły prowincjalnej dominikanów polskich z lat dziewięćdziesią-

tych XIV wieku. Studium historyczne i edycja tekstu, „Roczniki historyczne”, r.  (), s. .
Autor artykułu powołuje się na ciekawe opracowania stroju zakonnego dominikanów, o których
warto tu wspomnieć: R. Creytens, L’instruction des novices Dominicains au XIIIe siècle d’après le
Ms. Thouluse 416., AFP  (), s. –; W. A. Hinnebusch, The History of the Dominican
Order, t. , New York , s. –; V. Ferrua, L’habit des Frères Précheurs. Jalons pour une
histoire, „Mémoire Dominicaine”  (), s. –.





.. Przygotowanie posługujących i ołtarza

Ilustracja .: Rycina przedstawiająca dominikanina w trzynastowiecznymhabicie opracowana
na podstawie iluminacji z pierwszej karty Prototypu. Por. Ilustracja ., s. .
Źródło: Scriptores ordinis prædicatorum, dz. cyt., s. .

Mantolet kanonicki nie był jeszcze stosowany jako część stroju dominikanów.
Wobec tego, ministranci przystępując do służby liturgicznej, zazwyczaj byli ubrani
jedynie w białe tuniki i komże czy też alby, bowiem zdjęcie kapturów oznaczało jed-
noczesne zdjęcie szkaplerzy. Uwaga o zdjęciu kapturów mówi o „ministrantibus”,
co można różnie rozumieć — albo o wszystkich osobach posługujących celebransowi,
albo tylko o akolitach. W Ordinarium dominikanów wyraźnie rozróżnia się funkcje
asystujących. „Ministri” oznaczają najczęściej całą asystę. Wobec tego wydaje się, że
i subdiakon, i diakon zdejmują kaptury przed ubraniem się w alby. Z opisu aspersji
odprawianej przed mszą uroczystą dowiadujemy się, że subdiakon z diakonem poja-
Obok wielu innych ciekawym tego świadectwem jest rycina na pierwszej stronie Prototypu. Po-

służmy się osiemnastowiecznym cytatem, który ją opisuje: „W czterech rogach kwadratu są cztery
postacie: w dwóch znajdujących się wyżej — z jednej strony Błogosławiona Dziewica, z drugiej
archanioł Gabriel. Połączone są między sobą pewnym obramowaniem, w którym czyta się pierwszą
część Pozdrowienia Anielskiego. W dwóch niższych rogach «z jednej i z drugiej strony dwóch
członków Zakonu o wyglądzie stosownym dla tego okresu. Mianowicie w kapturze ostro zakoń-
czonym mającym przyszyty szkaplerz, bardzo podobnie jak to jest u kartuzów, z rękawami habitu
zwężanymi ku dłoni, kapą naturalnej czerni albo cyny, [również] przyszytą do kaptura o tym samym
odcieniu»”. Cytat został zaczerpnięty z przedmowy do Ordinarium autorstwa F.-M. Gerriniego, dz.
cyt., s. VI. Autor przedmowy cytuje natomiast Scriptores ordinis prædicatorum recensiti, notisque
historicis et criticis illustrati, J. Quétif i J. Échard, t. , Paryż , s. . Autorzy Scriptores załączyli
rycinę stworzoną na podstawie iluminacji z Prototypu, którą posłużyliśmy się w tekście niniejszego
opracowania. Por. ilustracja ..

Nie biorąc pod uwagę kroju habitu, można byłoby się domyślać, że ministranci nie zdejmują
szkaplerzy. Taka sytuacja mogłaby mieć miejsce od czasu zmiany kroju habitów dominikańskich,
gdy szkaplerz stanowi niezależną część stroju, a kaptur połączono nie z nim, a z kanonickim
mantoletem.





. P 

wiali się w prezbiterium bez dalmatyk. Stąd domyślamy się, że ich również dotyczy
uwaga o schludnym, pozbawionym zagnieceń ubiorze, a także o uprzednim zdjęciu
kapturów i szkaplerzy. Taki wniosek może być jednak zbyt śmiały, ponieważ strój asy-
sty, która otrzymała niższe święcenia, był upodobniony do stroju celebransa. Dlatego
zanim udzielimy ostatecznej odpowiedzi, należy przyjrzeć się szatom liturgicznym
prezbitera.

... S 

Odnośnie do stroju celebransa nie jest całkowicie jasne, jak dokładnie był ubrany.
W tekście rubryk i opisie mszy na kartach Ordinarium dominikańskiego jest mowa
wyłącznie o komżach i albach (camisia, superpeliceum, alba). Raz jeden — i to poza
kontekstem Eucharystii — wspomina się o humerale (amictus), natomiast o pasku
(corrigia, cingulum) nie ma żadnej wzmianki. Milczenie rubryk na temat szczegółów
szat liturgicznych można interpretować jako konsekwencję tego, że strój kapłań-
ski był w średniowiczu ujednolicony i w niewielu rytach stosowano odstępstwa od
powszechnie przyjętego zestawu szat. Na strój celebransa mszy świętej składały
się: humerał, alba, cingulum, stuła, ornat i manipularz. Dominikańskie księgi litur-
giczne oraz komentarze do nich posługują się ogólnym terminem „sacræ vestes”
prawdopodobnie dlatego, że nie wymaga on jakiegokolwiek dopowiedzenia. Poza-
dominikańskie świadectwa na ten temat są bardzo bogate i jednoznaczne. Również
autorzy wywodzący się spośród kaznodziejów mówią o szatach kapłańskich zgodnie
z powszechnymi zwyczajami. W Komentarzu do Sentencji, św. Tomasz z Akwinu za-
znacza, że trzy elementy stroju liturgicznego były wspólne wszystkim posługującym
przy mszy świętej — ministrantom, subdiakonowi, diakonowi i prezbiterowi:

Ideo quaedam vestes sunt omnibus ministris communes, quaedam autem su-
periorum tantum; et ideo omnibus ministris competit amictus, humeros tegens,
quo significatur fortitudo ad divina officia exequenda, quibus mancipantur.
Et similiter alba, quae significat puritatem vitae, et cingulum, quod significat
repressionem carnis.

Podobnie inni trzynastowieczni komentatorzy rytu mszy świętej, o ile skupiają
się na omówieniu szat celebransa lub asysty, o tyle zawsze wspominają o humerale,
albie i cingulum. Przykładem tego mogą być traktaty Innocentego III i Durandusa:

[Innocenty III tak mówi:] „Kapłan, oczyściwszy swe ręce, bierze humerał, który
wokoło ramion spada. Humerał w ten sposób okrywający przedstawia siłę
uczynków, gdyż w ramionach to mamy siłę do spełniania prac ciężkich”. […]
„Humerał — powiada Durandus — wkłada się na ramiona, w skutek czego ozna-
cza siłę, jaka jest potrzebna dla znoszenia trudów i ciężarów. Ściska się go u szyi,
co oznacza wędzidło na słowa; okrywamy nim naszą głowę z obawy, abyśmy
patrząc swobodnie wokoło siebie, nie zajmowali się myślami zabronionymi.
Serce i piersi są nim przykryte, gdyż umysł kapłana powinien być całkowicie
zwrócony do tego, co ma przed oczyma”.

Ustalona praktyka rytu rzymskiego przewidywała, że humerał zakłada się na
ramiona. Równolegle jednak w zakonach rozwija się zwyczaj nakładania humerału na
głowę. Ten nurt reprezentuje na przykład Hugo de St. Caro, który notuje, że amictus
 Super Sententiarum, lib. , d. , q. , a. , corpus.
A. Nowowiejski, Wykład liturgii Kościoła katolickiego, Warszawa , t. , cz. , s. .





.. Przygotowanie posługujących i ołtarza

na wzór hełmu zbawienia służy do nakrywania głowy. Zakonnik ubierając szaty
liturgiczne, najpierw naciągał kaptur na głowę, przykrywał go humerałem, a następnie
wkładał albę, cingulum i ornat. J. Jungmann SJ wspomina, że w nowo powstałych
zakonach (u franciszkanów, dominikanów, trynitarzy, serwitów) i w kościołach na
terenie Francji (w Paryżu, Auxerre, Rochelle) kapłani właśnie w taki sposób wkładali
humerały.Marcello Cavalieri OP, w Statera sacramissamwyciąga nawet dalej idące
wnioski, pisząc: „Ex his [pism Innocentego III, Durandusa i Ruperta z Deuzt] deducere
est sub initia Ordinis nostri huiusmodi usum amictus fuisse in Ecclesia universali”.
Owszem, wiele zapisów — których nie będziemy tu mnożyć, by uniknąć znużenia —
skłania do wyciągnięcia wniosków analogicznych do siedemnastowiecznego autora,
że u początków Zakonu Braci Kaznodziejów humerały były w powszechnym użyciu,
a zakonnicy nakładali humerały właśnie na kaptury, o ile krój habitu je przewidywał.

Dlaczego jednak dominikańskie dokumenty z interesującego nas okresu milczą
o zwyczaju nakładania humerału na kaptur? Dodatkowe wątpliwości budzi to, że
dominikanie nie wspominają w swoim ustawodawstwie o parurach, mimo że w XIII
wieku ich użycie było dość popularne. Parury (prætexta) to fragment zdobnego
materiału, który doszywano do humerału, by zakrywał biel płótna przy szyi cele-
bransa. Często były wykonane w tym samym deseniu co ornaty. Czy możliwe jest,
że dominikanie nie używali humerałów zakładanych na kaptur, a wobec tego nie
potrzebowali parur?

Wobec licznych świadectw trzynastowiecznych dotyczących stroju kapłana mo-
żemy założyć, że najprawdopodobniej również dominikanie stosują się do powszech-
nego zwyczaju zakładania humerałów i alb, mimo że w przepisach wspominają
przede wszystkim o albach. Owszem, znajdujemy jeden zapis o stosowaniu humerału
w liturgii godzin — opis okadzenia podczas Magnificat wspomina, że „prior in sacri-
stiam vadat, abique amictu et superpelliceo et cappa serica indutus”. Można też
przypuszczać, że kapłan dominikanin zakłada szaty liturgiczne na pełen habit w ten
sposób, że najpierw zakrywa humerałem kaptur i ubiera się w albę, a dopiero po
nałożeniu ornatu zdejmuje kaptur. Jednak gdy wczytujemy się w dostępne nam źródła,
wydaje się, że niektóre z nich mogłyby podważyć przyjęte założenia. Przyjrzyjmy się
pokrótce świadectwom prawa liturgicznego kaznodziejów w tym zakresie.

Po pierwsze zauważmy, że zapisy prawne dotyczą przede wszystkim używania peł-
nego habitu przy sprawowaniu mszy świętej. W opisie mszy prywatnej, który zawiera
Missale minorum altarium, stosunkowo dużo uwagi poświęca się szatom liturgicz-
nym kapłana. W szczególności zwraca się uwagę, by do mszy nie wychodził w samej
tunice bez kaptura: „sacerdos […] caveat ne in sola tunica sine caputio appareat
discoopertus”. Kapłan najpierw zakłada albę, a dopiero potem jest powiedziane, by
Por. Hugo de St. Caro, Speculum Ecclesiae, dz. cyt., s. .
Por. J. Jungmann SJ, Missarum Solemnia, dz. cyt., t. , s. .
M. de Caualeriis OP, Statera sacra Missam iuxtà ritum Ordinis Prædicatorum, dz. cyt., Neapol

, s. , nr .
Por. uwagi zawarte m.in. w: A. Nowowiejski, Wykład liturgii Kościoła katolickiego, dz. cyt., t. , s.

–.
Co prawda użycie parur nie obowiązywało w całym Kościele. Traktaty trzynastowieczne, które

wspominają o humerałach, niekiedy pomijają istnienie parury. Przykładem takiego dzieła jest
Rationale Durandusa, które powstało na południu Francji, gdzie parury nie były używane. Por.
tamże, s. .

Ordinarium, dz. cyt., s. , nr .
Por. Ordinarium, dz. cyt., s. , nr .
Tamże.





. P 

zważał, aby nie wychodzić do ołtarza bez tuniki z kapturem (czyli w pełnym habicie).
Nota bene, wymóg zakładania alby przy sprawowaniu mszy prywatnej w  roku
został sformułowany jako ewentualność, a nie bezwzględny nakaz („cum habere
poterit camisiam”). Nakaz dotyczy noszenia pełnego habitu. Czy może więc dziwić,
że nie wspomina się, by celebrans nałożył humerał, skoro alba nie była obowiązkowa?

Po drugie w trakcie ewolucji przepisów liturgicznych dotyczących stroju kapłana
kwestię humerału konsekwentnie się pomija. W historii rytu znajdujemy trzy takie
zapisy. Nie rozstrzygają one jednak zagadnienia sposobu i kolejności zakładania
szat liturgicznych. Pierwszy znajduje się w Aktach kapituły w Paryżu w  roku.
Przyjęte tam inchoatio brzmi:

In Ordinario in rubrica de officio ministrorum altaris, ubi dicitur: „et in pri-
mis accoliti superpelliciis induti” usque „iuvent”, addatur: „quicumque autem
fratres sive ad officium misse sive ad alia officia utantur superpelliciis; utantur
sub ipsis eciam scapularibus. sive suis; sive communibus a sacrista preparatis.
mundis tamen. ita tamen quod capucium scapularis sit extra inter scapulas
ordinatum”.

Co prawda przepis nie został potwierdzony przez kolejne dwie kapituły, ale waż-
niejsze jest to, że dotyczy wyłącznie ministrantów. Tylko ich zobowiązuje się, by
komżę zakładali na pełen habit. Kaptur od habitu mają wyjąć spod komży i uło-
żyć na plecach. Drugi zapis dotyczy natomiast kapłana i jego bezpośredniej asysty.
Jest to zarządzenie kapituły w Neapolu z roku : „Quod sacerdotes, dyaconi et
subdyaconi in missis conventualibus portent camisias vel scapularia, cum induunt
sacras vestes; hoc idem in missis privatis faciant omnes alii sacerdotes”. Zapis ten
jednak niczego nie przesądza. Można rozumieć go w ten sposób, że to, co w 
roku było dopuszczane, czyni już obligatoryjnym — kapłan przy sprawowaniu mszy
prywatnych musi nosić albę. Ponieważ jest zobowiązany nałożyć szaty liturgiczne
na tunikę bądź szkaplerz. Wobec tego nie możemy jednoznacznie wyciągnąć wnio-
sku na temat zakładania do mszy humerału na szkaplerz z kapturem. Istotne jest
jednak, że wspomina się o asyście wyższej (diakonie i subdiakonie). Strój liturgiczny
posługujących prezbiterowi jest wyraźnie upodobniony do jego szat. Trzeci przepis
na ten temat znajdujemy dopiero  lat później. Kapituła w Mediolanie w 
roku nakazuje, by ani ministranci, ani subdiakon, diakon czy kapłan nie zdejmo-
wali kapturów: „Nolentes, quod accolithi vel alii, quando induunt superpellicea in
ministerio altaris vel in processionibus vel quocumque alio modo sint sine capuciis
albis, nec subdiaconi, diaconi et sacerdotes, quando induunt sacras vestes, ullo modo
dimittant capucium vel scapulare”. Wydaje się, że przytoczone cytaty, choć mogą
wydawać się niekonkluzywne, w rzeczywistości dają wystarczający zarys pełnego
obrazu zwyczajów stosowanych u dominikanów. Pierwotne Ordinarium nakazywało
ministrantom zdjąć kaptury i ubrać alby lub komże. Kapłanowi natomiast zawsze na-
kazywało celebrować w pełnym habicie. W mszach prywatnych zalecało się używanie
alby, która była obowiązkowa w mszach konwentualnych. W kolejnym okresie (ko-
niec XIII wieku i początek XIV) nakazywano asyście nosić pełen habit, a kapłanowi
w każdym wypadku wkładać albę. Od XVI wieku powtarza się przepisy o noszeniu
pełnego habitu i nałożonych na niego szatach. W żadnym z tych wypadków nie
wspomina się jednak o humerale.
MOPH , s. .
MOPH , s. .
MOPH , s. .





.. Przygotowanie posługujących i ołtarza

Ilustracja .: Rycina przedstawiająca dominikanina podczas nakładania szat liturgicznych.
Źródło: Quomodo sacerdos se præparare debet ad Missam w Missale Sacri
Ordinis Prædicatorum venerabilis patris fr. Nicolai Rodulfii eiusdem Ordinis
generalis magistri iussu impressum, Romæ , s. .

W. Bonniwell OP twierdzi, że w mszy sprawowanej według zwyczaju dominikań-
skiego, kapłan wychodził do ołtarza z nakrytą głową i wspomina w tym kontekście
o humerale (amice). Fragment książki, w którym angielski historyk rytu domini-
kańskiego omawia tę kwestię, dotyczy liturgii kaznodziejów z okresu przed 
rokiem. Zauważa w nim, że dominikanie zachowują dawną, sięgającą IX wieku,
tradycję rozpoczęcia mszy w kapturze. Faktycznie, liczne ryty zakonne, a także
późniejsza praktyka dominikanów przewidywały, że kapłan wychodzi do ołtarza z na-
krytą głową i dopiero u jego stopni zdejmuje kaptur. Jednak u samych dominikanów
w XIII wieku nie znajdujemy źródeł, które byłyby świadectwem, że już w czasach
Humberta kaznodzieje pielęgnują ten zwyczaj. Ani Ordinarium, ani Akta kapituł
i pisma komentatorów mszy świętej nie wspominają, by kapłan sprawujący liturgię
w zwyczaju kaznodziejów wychodził do ołtarza z kapturem na głowie. W przytacza-
nych powyżej przepisach, mimo że wyraźnie jest mowa o celebracji mszy w pełnym
habicie, nakaz przystąpienia do odprawiania mszy w kapturze nie został wyrażony
wprost. Badając natomiast późniejsze mszały, dopiero z początkiem XVII wieku,
dostrzeżemy dodanie rubryk o nakrywaniu głowy. Jeszcze w mszale wydanym za
czasów generała Hieronima Xavierre’a w  roku brakuje wzmianki o wychodzeniu
z zakrystii z nakrytą głową i zdejmowaniu humerału przed ołtarzem. Dopiero
mszały wydane za kadencji generała Mikołaja Rudolfiego w latach trzydziestych XVII
Por. W. Bonniwell OP, A History of the Dominican Liturgy…, dz. cyt., s. .
Ze względu na to, że autor A History of the Dominican Liturgy pisał wyłącznie na temat mszy

w rycie dominikańskim, nie rozwija tej uwagi i nie podaje pochodzenia zwyczaju. Źródła liturgii
dominikańskiej i ryt mszy przed powstaniem Prototypu miały być tematem osobnego opracowania,
którego W. Bonniwell OP niestety nigdy nie napisał. Por. tamże, przypis .

Por. Ritus servandus in celebratione Missæ w Missale iuxta ritum sacri Ordinis Prædicatorum
S.P.N. Dominici, Romæ , s. I.





. P 

wieku wyraźnie zaznaczają, że celebrans wychodzi do ołtarza z nakrytą głową(por.
ilustracja .). Wcześniejsze rubryki zostały dosłownie poszerzone — pomiędzy zda-
nia z Ritus servandus in celebratione Missæ włączono odpowiedni dodatek, który
powtarzały mszały wydawane aż do XX wieku. Opracowane na podstawie rubryk
mszalnych z tamtego okresu Cæremoniale Missæ C. Jasińskiego OP z  roku
przedstawia strój celebransa powszechnie używany w kościele doby potrydenckiej,
a więc nie tylko z humerałem, ale i z nakrytą głową przy rozpoczęciu mszy. Mimo
zapisów w mszałach i ceremoniale proces legislacyjny podążał własnym tempem.
Dopiero w dokumentach kapituły z roku  znajdujemy pierwszy zapis na ten
temat: „Ordinamus similiter, ut uniformitas in celebratione missarum et caeremoniis
ecclesiasticis servetur, et ut religiosi rubricis novi missalis se conforment, ac nemo sine
caputio et calceamentis celebrare praesumat”. Wreszcie na koniec XVII wieku,
w roku , przepis ten w nieco zmienionej formie został dodany do Konstytucji.
Rozporządzenie dotyczy nowych mszałów i rubryk, które mają zawierać. Ważne, że
wprowadzono je dla ujednolicenia zwyczaju. Widzieliśmy, że od lat trzydziestych
XVII wieku dominikanie zamieszczają w mszałach rubrykę na temat nakładania
kaptura. Możliwe są zatem dwie interpretacje na temat wspomnianej „uniformitas”.
Pierwsza, że nie wszyscy bracia przestrzegali stosunkowo nowej praktyki wprowa-
dzonej przez Hieronima Xavierre’a. Druga, że w ramach wcześniejszych lokalnych
zwyczajów bądź też tradycji Zakonu, o której jednak nie wspominają badane przez
nas źródła, bracia podchodzili do ołtarza w kapturze, a dopiero teraz zwyczaj uczynili
obowiązującym prawem.

Jeśli celebrans już w XIII wieku nakładał kaptur przed rozpoczęciem mszy i jeśli
kaptur był przykryty humerałem, wówczas rubryki powinny określić moment, kiedy
go zdejmował. Według pewnych zwyczajów zdejmowano kaptur zaraz po nałożeniu
ornatu, według innych w trakcie mszy świętej. W interesujących nas dokumentach
z epoki nie znaleźliśmy jednak takiej informacji. Biorąc pod uwagę szczegółowy cha-
rakter rubryk kaznodziejów i brak w nich wyraźnej wzmianki o zakładaniu kaptura
przed mszą, jak również brak uwag o jego zdjęciu, sądzimy, że zwyczaj ten powszech-
nie obowiązywał w Zakonie dopiero w wieku XVII. Jakkolwiek jest możliwe istnienie
wcześniejszych lokalnych praktyk, które z biegiem czasu zostały ujednolicone przez
kolejne akty legislacyjne i wprowadzone w całym Zakonie.
Por. Quomodo sacerdos se præparare debet ad Missam w Missale Sacri Ordinis Prædicatorum

venerabilis patris fr. Nicolai Rodulfii eiusdem Ordinis generalis magistri iussu impressum, Romæ
, s. n.

Co ciekawe, jeszcze w  roku Marcello Cavalieri OP tłumaczy kolejność czynności, w jakiej
należy podejść do ołtarza, uklęknąć przed nim i zdjąć kaptur. Opisuje dokładnie postępowanie
księdza, który podczas zbliżania się do ołtarza trzyma nakryty kielich. Rozstrząsa również zagad-
nienie przyklęknięcia i możliwości zdjęcia kaptura, gdy trzyma się kielich. Czy można traktować
przytaczany przez Cavalieri’ego szczegółowy opis jako świadectwo pewnego zamieszania zwią-
zanego ze stosunkowo niedawno wprowadzonym zwyczajem? Por. M. de Caualeriis OP, Statera
sacra Missam, dz. cyt., s. n, nr –.

C. Jasinski OP, Cæremoniale Missæ in Ordine Fratrum Prædicatorum celebrandæ, Cracoviæ ,
s. –. Dalej jako „Cæremoniale Missæ”.

MOPH , s. .
 „Item declaramus, quod quadocumque Fratres, siue ad officium Missae, siue ad alia officia utun-

tur superpelliceis, debent deferre scapulare sub ipsis: ita tamen ut caputium scapularis sit extra
scapulas ordinatum. Similiter Sacerdotes, Diaconi, et Subdiaconi cum induunt sacras vestes, por-
tent scapularia cum caputio sub ipsis, nec ullo modo ea deponant. Et hoc idem in Missis priuatis
obseruetur.”, Constitutiones Fratrum Ordinis Prædicatorum, Romæ , s. .

Por. J. Jungmann SJ, Missarum sollemnia, dz. cyt., t. , s. n.





.. Przygotowanie posługujących i ołtarza

Ornat św. Dominika. Ornat św. Piotra z Werony.

Ilustracja .: Zdobne ornaty świętych Dominika i Piotra z Werony przechowywane w klaszto-
rze Saint-Sernin w Tuluzie. © Direction du patrimoine, .

Jak zaznaczyliśmy wcześniej, na temat pozostałych części stroju kapłańskiego
dominikańskie źródła nie wypowiadają się zbyt szeroko. Wręcz można odnieść wra-
żenie, że sprawa szat kapłańskich jest tak oczywista, że prawie w ogóle nie poświęca
się jej uwagi. Mimo to w zapisach z epoki znajdujemy informację o manipularzu. Po
pierwsze jest nim pośrednie świadectwo zawarte w Konstytucjach z lat dwudziestych
XIII wieku. W rozdziale poświęconym przewinieniom czytamy: „si corporale vel
linteos ad portandum calicem vel patenam involvendam aptos, stolam vel phano-
nem negligenter deiecerit”. Wspomnienie o fanonie dotyczy manipularza, choć
zaskakuje fakt użycia stosunkowo archaicznego określenia. Może to być ślad rubryk
zaczerpniętych z ksiąg premonstratensów. Wzmianka o stule i manipularzu zo-
stanie uogólniona w kolejnych edycjach Konstytucji, odtąd będzie dotyczyć ozdób
lub rzeczy używanych w kościele lub przy ołtarzu. Po drugie manipularz zostaje
wspomniany wprost w opisie celebracji wielkopiątkowej: „Dum autem orationes
solemnes dicuntur duo sacerdotes induant se albis et stolis et manipulis et duo diaconi
similiter”. Zauważamy ponownie, że strój asysty wyższej (diakona i subdiakona)
był podobny do kapłańskiego, ponieważ zarówno ksiądz, jak i diakon używali ma-
nipularzy i stuł. W wypadku subdiakona wyraźnie wspomina się o podobieństwie,
ale jednocześnie zaznacza się, że nie nosi stuły. Autorzy Ordinarium mówią o tym
wprost przy opisie obmycia ołtarzy w Wielki Czwartek: „hi omnes [prelatus, dia-
conus, subdiaconus, ceroferaris et duobus aliis] induantur albis, Priore et Diacono
habentibus stolas et manipulos, et Subdiacono manipulum”.

O ornacie pojawia się kilka wzmianek w Ordinarium, jednak nie wnoszą żadnej
Constitutiones Antique Fratrum Prædicatorum, A.H. Thomas, dz. cyt., c. , s. .
Por. A. King, Liturgies of the religious orders, dz. cyt., s. .
Por. tekst oryginalnych zapisów wspomnianych przez A.G. Fuente OP, La vida liturgica en la Orden

de Predicatores. Estudio en su legislacion: 1216— 1980, Romæ , s.  i , punkty  i .
Ordinarium, dz. cyt., s. , nr .
Ordinarium, dz. cyt., s. , nr .





. P 

istotnej informacji. Wspominają wyłącznie, że po odprawieniu szczególnego obrzędu
przed mszą, kapłan wraca do zakrystii i tam ubiera „casula” lub też wykonuje
jakąś czynność bez ornatu. Co do kroju szaty nie znajdujemy w interesujących
nas źródłach żadnej wskazówki. Należałoby się spodziewać na ten temat jakiejś
wzmianki, gdyby krój różnił się od powszechnie używanego w gotyku. A. No-
wowiejski wspomina o dwóch ornatach przechowywanych w Tuluzie w kościele
Saint-Sernin, z których pierwszy jest nazywany „ornatem św. Dominika”, a drugi
„ornatem św. Piotra Męczennika” (ilustracja .). Oba mają kształt czworoboku ostro-
kątnego. Wiadomo jednak, że są to szaty pochodzące z okresu nieco późniejszego
niż nas interesujący. Do klasztoru braci kaznodziejów trafiły najpewniej przy okazji
kanonizacji św. Tomasza z Akwinu w  roku. Są zbyt bogate, by faktycznie były
szatami liturgicznymi pierwszego pokolenia braci. W tym samym klasztorze zacho-
wały się jednak również prostsze szaty, które faktycznie mogły być używane przez
dominikanów w zajmującym nas okresie. Są to białe ornaty z XIII wieku, nazywane
podobnie do poprzednich szatami św. Dominika i Piotra z Werony (ilustracja .).
Forma wszystkich wspomnianych ornatów stanowi dodatkowe świadectwo, że domi-
nikanie nie byli twórcami swoistego kroju szat, lecz stosowali powszechnie dostępne
wzorce. Przeważający wydawał się krój ornatu kanonickiego znanego już w XI wieku.
Ornat ten składał się z dwóch rombów. W jednym z kątów rozwartych znajdował się
otwór na głowę. Drugi niekiedy przykrawano, by nieco go zaokrąglić w kształt łuku.
Drugim wzorem dla ornatu był romb o nieco węższym kącie rozwartym i z bardziej
wyraźnym ścięciem u dołu, dzięki temu tworzył kształt dzwonu. Górne krawędzie
rombów były znacznie dłuższe niż ręce księdza. Dlatego szatę należało „zebrać”
na zgięciach ramion i nieco ściągnąć do przodu. Wówczas nie unosiła się niedbale
w górę przy rozkładaniu rąk. Podczas podniesienia wymagano od ministranta, by
uniósł tył szaty i w ten sposób umożliwił księdzu swobodne wzniesienie hostii. Wraz
ze zmianą kroju szat gest ten stracił na znaczeniu praktycznym, niemniej rubryki
przewidują jego wykonanie i dzisiaj w celebracji zgodnej ze zwyczajem liturgicznym
dominikanów.

Inne dopowiedzenia na temat stroju celebransa w źródłach trzynastowiecznych
dotyczą co najwyżej tych aspektów, które mają być charakterystyczną cechą Zakonu,
w szczególności ubóstwa, ale i czci oddawanej Bogu, jakimi ma się odznaczać kult
liturgiczny. Pod tym względem ciekawe są uwagi Humberta de Romanis na temat
wykorzystania kap. Wspomina on o różnych zwyczajach ich używania zarówno pod-
czas liturgii godzin, jak i w czasie mszy. Pisze, że kaznodzieje postępują według
„modi mediocri”, to znaczy, że kapę pozwalają nosić wyłącznie jednemu celebransowi,
a nie jak — mają niektórzy w zwyczaju — wielu księżom jednocześnie lub żadnemu
z nich. Odnośnie Eucharystii piąty generał Zakonu wymienia dwa przypadki, kiedy
kapłan posługiwał w kapie. Pierwszym z nich była aspersja sprawowana bezpośred-
nio przed mszą, drugim prymicje, podczas których neoprezbiterowi ubranemu
w ornat pomagał inny ksiądz w kapie: „si sacerdos juvans novum sacerdotem in missa
Por. np. Ordinarium, dz. cyt., s. , nr .
Por. np. tamże, s. , nr .
Por. A. Nowowiejski, Wykład Liturgii Kościoła Katolickiego, dz. cyt., t. , s. –.
Por. tamże, s. .
Por. F. Salet, „Les vêtements liturgiques des Frères prêcheurs de Toulouse”, [w:] Bulletin Monumen-

tal, t. , n°, année , s. –.
Por. Humbertus de Romanis, Expositio in Constitutiones, dz. cyt., s. n.
Por. opis na stronie .





.. Przygotowanie posługujących i ołtarza

Ornat św. Dominika. Ornat św. Piotra z Werony.

Ilustracja .: Białe ornaty świętych Dominika i Piotra z Werony przechowywane w klasztorze
Saint-Sernin w Tuluzie. © Direction du patrimoine, .

nova dicenda, indutus sit hujusmodi cappa serica, […] quia talis sacerdos vel est
hebdomadarius vel vices ejus gerens”. Poza przytoczonymi wzmiankami na temat
szat świętych — biorąc pod uwagę szczegółowy charakter rubryk kaznodziejów, na-
leży uznać, że stosunkowo skromnymi — nie znaleźliśmy dodatkowych wyjaśnień
dotyczących stroju celebransa mszy świętej. Podsumowując zebrane informacje,
przedstawmy wyłaniający się obraz świętych szat, w których posługujący przystępo-
wali do odprawienia mszy. Celebrans był ubrany w pełen habit, na który nakładał
humerał, albę i stułę. Przepasywał się cingulum, a na lewe ramię wkładał manipularz.
W końcu zakładał ornat. Podobnie diakon i subdiakon nie zdejmując szkaplerzy
i połączonych z nimi kapturów, ubierali się w humerały, alby, cingula, manipularze
i dalmatyki. Diakon nakładał dodatkowo stułę. Akolici natomiast na tunikę wkładali
alby lub komże. Gdy panował mróz, albę lub komżę nosili na pełen habit.

... N 

Przed odprawieniem mszy należało przygotować ołtarz i zadbać o wszelkie sprzęty
i rzeczy potrzebne do jej sprawowania. Opieka nad kościołem, liczbą i czystością
wszelkich paramentów spoczywała w pierwszym rzędzie na zakrystianie. Ministranci
byli odpowiedzialni wyłącznie za zgromadzenie i ostateczne przygotowanie ksiąg,
świec i przedmiotów, których używali podczas celebracji. Zakrystian zatem nakrywał
ołtarz. W jaki sposób? W gotyku krój obrusów był już ustalony, a dominikański zwy-
czaj korzystał z powszechnego. Dlatego na kamiennym ołtarzu zakrystian rozkładał
„tobalium”, na nim obrus, który po obu stronach sięgał prawie do posadzki, aż
Humbertus de Romanis, Expositio in Constitutiones, dz. cyt., s. .
Ciekawe uwagi na temat terminu por. A. Nowowiejski, Wykład liturgii Kościoła katolickiego, dz.

cyt., t. , s. .





. P 

wreszcie rozkładał „pallæ” przykrywającą mensę ołtarzową (tak na szerokość, jak i na
długość ale nie wykraczającą poza krawędź). Piąty generał Zakonu, z którego dzieła
czerpiemy informacje na temat nakrycia ołtarza, zaznaczył również, że obrusy ołta-
rzowe powinny różnić się między sobą tak, by w dni uroczyste podkreślać ich rangę:
„ornamenta pro altaribus honesta, et pulchra, et diversa, secundum diversitates tem-
porum et festorum; ita quod in diebus magis solemnibus solemniora producantur”.
Pamiętajmy jednak, że dominikanie również w tym przypadku nie używali bogatych
zdobień. Akta kapituł generalnych mówią bowiem o tym, że nakrycie ołtarza ma być
pozbawione kosztowności: „Statuimus. ut ornamenta pannorum tam altaris quam
ministrorum sint absque lapidibus preciosis et auro. preter aurifrisium”. Niemniej
„præter aurifrisium” wydaje się wskazywać, że drugi z obrusów — spływający po
bokach ołtarza do ziemi — był haftowany. Stąd nie tylko jakość materiału, ale i haft
mogły podkreślać świąteczny charakter poszczególnych dni. Nie wydaje się jednak,
by obrusy ołtarzowe były z innego materiału niż płótno. Świadczą o tym expositiones
missæ, których autorzy nadmieniają o tym wyraźnie.

Przed rozpoczęciem mszy zakrystian zapalał świece na ołtarzu. Liczba świec
była uzależniona od rangi święta. W niedziele i festis simplicibus nie używano więcej
niż dwóch świec. W semiduplicibus zapalano trzy, a w dni wyższej rangi (duplicibus,
totis duplicibus) zapalano najwyżej cztery. Reguła ta dotyczyła zarówno mszy, jak
i nieszporów oraz matutinum. Księgi nie wspominają natomiast, ile świec zapalano
w dni zwykłe lub wspomnienia. Wiemy jednak, że wobec powszechnego średnio-
wiecznego zwyczaju nie sprawowano mszy bez zapalonych świec. Domyślamy się, że
tak też było u dominikanów. W opisie składu asysty powyżej wspomnieliśmy, że
w dniach niższej rangi kapłanowi celebrującemu mszę towarzyszył wyłącznie jeden
akolita. Skoro zaznacza się również, że w niedziele i wyższe święta zakrystian zapala
dwie świece na ołtarzu, możemy się domyślać, że w dni o niższym stopniu na ołtarzu
płonie tylko jedna świeca. Byłoby to zgodne z tradycją sięgającą XI wieku, która
wprowadza zwyczaj stawiania jednej świecy na ołtarzu, pomimo wcześniejszych
zakazów. Oprócz świec, na ołtarzu w dni uroczyste stawiano relikwiarze, jeśli dany
klasztor był w ich posiadaniu, a także krzyż.

Na tak nakrytym ołtarzu akolici układali pozostałe potrzebne sprzęty. Patrząc od
nawy kościoła, z prawej strony, bliżej krawędzi ołtarza kładli poduszkę (pulvinar),
a na niej rozkładali tkaninę (mappa). Na tym miejscu po rozpoczęciu mszy miał być
położony mszał. Po przekątnej ołtarza (w lewym, oddalonym od kapłana rogu) mini-
stranci przygotowywali niczym nie nakrytą poduszkę, która miała być wykorzystana
później przy procesji z ewangeliarzem. Na niej też będzie spoczywał ewangeliarz
podczas mszy (stąd lewy róg ołtarza nazywany był cornu Evangeliæ). Natomiast miej-
Por. Humbertus de Romanis, Expositio in Constitutiones, dz. cyt., s. .
Tamże.
MOPH , s. .
Por. STH III, q. , a. , ad .
Por. Ordinarium, dz. cyt., s. n, nr .
Por. uwagi na ten temat w: A. Nowowiejski, Wykład liturgii Kościoła katolickiego, dz. cyt., t. , s.

–. Skoro wolno na ołtarzu położyć już nie tylko świece, ale również relikwiarz, krzyż lub
obraz, to znaczy, że druga połowa XIII wieku to czas, w którym zapomniano już, że stawianie świec
na ołtarzu budziło kiedyś kontrowersje.

Por. strona  niniejszego opracowania.
Por. A. Nowowiejski, Wykład liturgii Kościoła katolickiego, dz. cyt., t. , s. .
Por. Humbertus de Romanis, Expositio in Constitutiones, dz. cyt., s. .
Tamże.





.. Præparatio ad Missam

sce, na którym kładziono Epistolarium było przygotowane w prawym, oddalonym
rogu ołtarza (stąd cornu epistolæ). Do XV wieku (dokładnie do  roku) strony
ołtarza nazywano, nawiązując do odczytywanych w ich pobliżu lekcji i Ewangelii.
Strona lekcji była nazywana prawą, a Ewangelii lewą stroną ołtarza. Odzwierciedlają
to księgi dominikanów z tamtego okresu. W ten sposób określane są strony ołtarza
w Prototypie i konsekwentnie w księgach tworzonych w XIII wieku.

Ampułki z winem i wodą oraz hostie kładziono nie na ołtarzu, ale w innym
dogodnym miejscu („suo loco prope altare”) — prawdopodobnie na kredencji
nieopodal lub w niszy w ścianie. Ponadto akolici — w okresach dużego mrozu
— mieli przygotować tackę z rozżarzonym węglem, by w razie potrzeby rozgrzać
wodę i wino. Zakrystian dbał, by hostie były przechowywane w miejscu suchym
i zabezpieczającym je przed jakimkolwiek uszczerbkiem. Wino miało być czyste,
zdrowe (niezepsute) i dobre, a woda w ampułkach czysta i świeża. Oprócz powyż-
szych, znanych i współcześnie paramentów zakrystian miał mieć „flabella tempore
muscarum” — flabellum do odganiania owadów, które z biegiem czasu stało się
ozdobne i raczej podkreślało uroczysty charakter celebry niż służyło pierwotnemu
celowi — i „mappula ad targendas nares” — czyli chusteczkę do wycierania nosa,
którą układano przy mszale. Na stopniach ołtarza w niedziele zakrystian stawiał
dodatkowo naczynie z wodą święconą i kropidło. Przed rozpoczęciem mszy akolici
przygotowywali jeszcze świece na kandelabrach, z którymi wchodzili do prezbiterium
w asyście kapłana, a zakrystian dbał o to, by był przygotowany trybularz z węgielkami
i łódka z kadzidłem oraz krzyż, jeśli tego wymagał świąteczny charakter dnia.

.. P M

Średniowieczni komentatorzy nie zamieszczali Præparatio ad Missam w strukturze
mszy świętej, wydaje się jednak niewłaściwe pominięcie go podczas omawiania kolej-
nych części Eucharystii. W wiekach średnich traktowano je bowiem jako konieczne
przygotowanie, wręcz integralną część liturgii mszy. Sądzimy, że dla uchwycenia
trzynastowiecznego myślenia o sakramencie znaczenie Præparatio ad Missam jest
bardzo istotne.
Por. Ordinarium, dz. cyt., s. , nr .
Po opublikowaniu ceremoniału napisanego przez biskupa Pienzy, Augustyna Patriziego, sytu-

acja uległa zmianie. W wyniku reformy potrydenckiej, od pontyfikatu Piusa V, korzystającej ze
wspomnianego ceremoniału, powszechnie stosuje się nowy model określania stron w liturgii: z per-
spektywy krzyża ołtarzowego. Dlatego strona Ewangelii stała się prawą stroną ołtarza i analogicznie
strona epistoły lewą. W mszałach szesnastowiecznych u dominikanów przedrukowywane są wciąż
rubryki Ordinarium Humberta. Dopiero od XVII wieku również dominikanie wprowadzają tę
zmianę. Wspomina o niej Marcello Cavalieri OP, gdy zaznacza, że rubryki mszalne Xavierrego
różnią się pod tym względem od zawartych w Ordinarium z Prototypu. Por. M. de Caualeriis OP,
Statera sacra Missam, dz. cyt., s. , nr . W późniejszym okresie księgi dominikańskie w zasa-
dzie rezygnują z określania stron nazywanych explicite, a posługują się określeniami tradycyjnymi:
„cornu epistolæ”, „cornu Evangeliæ”.

Ordinarium, dz. cyt., s. , nr .
Zwyczaj ten uwieczniono na ilustracjach z późniejszego okresu.
Por. Humbertus de Romanis, Expositio in Constitutiones, dz. cyt., s. .
Por. tamże.
Por. A. Thompson OP, Dominican Use of Flabella. Dostęp przez stronę internetową: http://domini

can-liturgy.blogspot.com/2008/04/dominican-use-of-flabella.html — (//).
Ordinarium, dz. cyt., s. , nr .



http://dominican-liturgy.blogspot.com/2008/04/dominican-use-of-flabella.html
http://dominican-liturgy.blogspot.com/2008/04/dominican-use-of-flabella.html


. P 

Już od XI wieku Præparatio ad Missam było częstą i umocnioną praktyką w wielu
wspólnotach zakonnych i kanonickich. Wielokrotnie składały się na nie Psalmy od
 do  wraz z antyfonami (później również , , niekiedy , , ). Treść
modlitw przygotowujących do mszy skupiona była wokół oczyszczenia z grzechów.
W ten sposób w Kościele zachowała się być może tradycja tak zwanych apologii,
które kapłan odmawiał przed każdą mszą już za czasów Justyna. Około XII wieku
modlitwy o odpuszczenie grzechów poszerzono o wezwania przywołujące Ducha
Świętego. Do tych modlitw — jako drugą część przygotowania kapłana do sprawo-
wania Eucharystii — dołączano wezwania towarzyszące wkładaniu szat liturgicznych.
Również w nich proszono z jednej strony o oczyszczenie, z drugiej o wprowadzenie
w święte tajemnice. Często prośby te były oparte na schemacie zaczerpniętym z Li-
stu do Efezjan. Wówczas kolejne elementy stroju kapłana były interpretowane jako
części zbroi pomocnej w walce ze złem. Rozwój modlitw zanoszonych przed mszą
w zakrystii był ściśle związany z rozbudowywaniem modlitw u stopni ołtarza. Te zaś
traktowano jako ostatni akt przygotowania celebransa i wiernych do odprawiania
świętych misteriów.

Księgi dominikańskie z XIII wieku nie wspominają w ogóle omodlitwach podczas
nakładania szat liturgicznych. Przeciwnie mszały premonstratensów, których rubryki
umieszczają odpowiednie modlitwy przed właściwym rytem mszy. Stosują słow-
nictwo, które będzie częściowo odzwierciedlone w księgach kaznodziejów: amictus,
alba, zona, manipulum, stola, casula. W Indutus planeta również brakuje wspomnia-
nychmodlitw, choć były stosowanewRzymie. Incipit (zarazem tytuł) dziełaHaymona
z Faversham brzmi: „Incipit ordo agendorum et dicendorum a sacerdote in missa pri-
vata et feriali iuxta consuetudinem romane ecclesie”, a opis działań celebransa i asysty
rozpoczyna się po nałożeniu ornatu (łac. indutus planeta). Niemniej modlitwy przy
ubieraniu szat pojawiają się w późniejszych mszałach franciszkanów. Mimo że
modlitwy te były komentowane, w interesującym nas okresie należy traktować je
raczej jako element pobożności kapłanów, a nie część obligatoryjną rytu.

Dominikańskie źródła nadwyraz skromnie traktują również temat przygotowania
celebransa do odprawienia mszy świętej, a modlitwy u stopni ołtarza są w księgach
kaznodziejów znacznie krótsze niż w innych rytach. W Missale minorum altarium
znajdujemy fragment, dzięki któremu dowiadujemy się, że mimo powszechności
stosowania Præparatio ad Missam w księgach liturgicznych dominikanów nie było
żadnych obowiązkowych modlitw przed mszą świętą i po niej. Rubryki wspominają
o Psalmie  — ze znamiennym wersetem: „Emitte lucem tuam et veritatem tuam,
ipsa me deduxerunt, et adduxerunt in montem sanctum tuum, et in tabernacula
tua” (Ps ,) — który można odmówić przed mszą, oraz o fragmencie kantyku
z Księgi Daniela, wymienionym jako opcjonalna modlitwa po zakończeniu mszy
świętej. Oba teksty zostały wspomniane jako „nie przeznaczone do odmawiania, aby
Szczegółowe informacje na temat kształtowania się Præparatio ad Missam por. J. Jungmann SJ, dz.

cyt., t. , s.  – .
Por. B. Nadolski TChr, Liturgika, t. , Eucharystia, Poznań , s. .
Por. Hugo de St. Caro, dz. cyt., s. –.
Por. A. King, Liturgies of the religious orders, dz. cyt., s. .
Por. Indutus planeta, W. Legg, Tracts on the Mass, dz. cyt., s. –.
 „Psalmis et orationibus alicujus devotionis, quae scripta non sunt ut dicantur, sicut «JudicameDeus»

et cetera ante Missam, «Benedicite Sacerdotes» et cetera post Missam, Servitorem non impediat.,
Ordinarium, dz. cyt., s. .





.. Præparatio ad Missam

nie powstrzymywały servitorem”.
Przyjrzyjmy się bliżej temu zagadnieniu. Fragment Ordinarium mówiący o rozpo-

częciu liturgii mszy świętej otwiera zdanie: „ante terminationem Horae praecedentis
Missam”. Zazwyczaj bowiem Eucharystia była sprawowana po godzinie kanonicz-
nej. Jeśli z jakichś przyczyn zdarzało się inaczej, to natychmiast po skończeniu mszy
odmawiano odpowiednie officium. Kapłan, podczas zdjęcia szat lub chwilę później,
miał rozpocząć lekturę wyjątku z Ewangelii i zakończyć ją kolektą. Rubryka dobitnie
zaznacza, że jeśli odpowiednie oficjum nie zostało jeszcze odmówione, wówczas
należy zacząć godzinę kanoniczną jeszcze podczas zdejmowania szat liturgicznych.
W ten sposób wspomniany fragment Ewangelii stanowił swoiste capitulum, a przepi-
sana na zamknięcie mszy kolekta była zarazem oracją końcową godziny kanonicznej.
Sytuacja, w której celebrans natychmiast po skończeniu mszy świętej podejmuje
odpowiednie oficjum, jest świadectwem silnego związania liturgii godzin z liturgią
Eucharystii. Już sam fakt odprawiania mszy świętej w obecności braci i w miejscu,
w którym wykonywano wszystkie godziny kanoniczne, wskazuje na związek obu
działań liturgicznych. Później związek ten został utracony, a przynajmniej wyraź-
nie się rozluźnił. Działo się to między innymi za sprawą zmiany miejsca, w którym
odprawiano liturgię godzin. Ponadto w liturgii dominikańskiej kapłan nie był zobli-
gowany do odmówienia żadnych przygotowawczychmodlitw przedmszą świętą, lecz
zobowiązywało się go do odprawienia (bezpośrednio przed Eucharystią lub po niej)
officium divinum. Takie rozstrzygnięcia świadczą o tym, że Eucharystii nie trakto-
wano jako aktu kultu kategorycznie oddzielonego od innych czynności liturgicznych.
Wręcz przeciwnie, formą przygotowania do mszy było odprawienie officium, które
nabierało tym samym — posłużmy się językiem scholastyków — większej godności.

Dodatkowym argumentem przemawiającym za tym, że bracia kaznodzieje trakto-
wali officium divinum i Eucharystię jako swoistą całość, są przepisy dotyczące „mszy
mniejszego ołtarza”. Forma mszy prywatnej była wyraźnie uzależniona od liturgii
godzin:

Quando autem praedicta Officia, sive de Tempore, sive de Beata Virgine, dicun-
tur post Missam privatam, non dicatur ibi Gloria in excelsis, nec Sanctus, nec
Agnus, et in Officio de Beata Virgine dicatur semper Postcommunio Gratiam.

Z jednej strony widzimy, że niektóre części stałe mszy były opuszczane ze względu
na odprawiane później officium lub też w modlitwie brewiarzowej wykorzystywano
w miejscu oracji modlitwę po komunii. Z drugiej natomiast wynikające z faktu od-
prawienia mszy czytanie Prologu Ewangelii według świętego Jana było dołączone
do godziny kanonicznej odmawianej po Eucharystii. Mimo że praktyka odmawiania
godzin kanonicznych przed mszą była znana w średniowieczu, to jednak silny
Dokładne omówienie rubryki mówiącej w dalszej części o obowiązku czytania Prologu Ewangelii

według świętego Jana oraz o odpowiedniej kolekcie przewidzianej do odmówienia po celebrowaniu
Eucharystii, por. uwagi na s.  niniejszego opracowania. Według J. Jungmanna SJ (Missarum
Sollemnia, dz. cyt., t. , s. .) rubryka omawia jedną z tych praktyk specyficznych dla rytu
dominikańskiego, która później została przejęta przez cały Kościół rzymski. Dyskusję z tym prze-
świadczeniem przedstawiamy w ostatniej części niniejszego rozdziału.

Ordinarium, dz. cyt., s. .
Gdy oficjum odmawiano poza chórem, należało podjąć je po zdjęciu szat.
Mowa tu o sytuacji, w której chór znajdował się za prezbiterium lub w przylegającej do kościoła

kaplicy.
Ordinarium, dz. cyt., s. .
Por. G.G. Sölch OP, Die Anfänge der Dominikanerliturgie, dz. cyt., s. .





. P 

związek liturgii godzin i Eucharystii pozostaje jedną z cech specyficznych rytu domi-
nikańskiego. Dlatego można przypuszczać, że bracia dominikanie traktowali mszę
świętą — ofiarę Chrystusa, jako szczyt liturgii chórowej — ofiary Kościoła. Stąd też
wydaje się uzasadnione twierdzenie, że w dominikańskim zwyczaju liturgicznym to
właśnie liturgia godzin stanowiła swoiste præparatio, a dodatkowe modlitwy były
przepisane do odmawiania ad libitum.

.. S 

Zwróćmy jeszcze uwagę na dodatkowy aspekt przygotowania się kapłana do ce-
lebracji Eucharystii — spowiedź odprawianą bezpośrednio przed mszą świętą. G.
Sölch OP zwraca uwagę, że w starożytności chrześcijańskiej, zanim powstał zwy-
czaj codziennego odprawiania mszy świętej, istniał wymóg spowiadania się przed
każdą celebracją. Obowiązywał on zarówno prezbitera, jak i wiernych, którzy zamie-
rzali przyjąć komunię. W średniowieczu jednak wobec praktyki mszy prywatnych
trudno uznać, że celebrans musiał zawsze spowiadać się przed przystąpieniem do
sprawowania Eucharystii. Niemniej, analizując niektóre spośród komentarzy śre-
dniowiecznych teologów, można odnieść wrażenie, że właśnie tego oczekiwano od
prezbiterów. Wyraźnym świadectwem takiego podejścia jest traktat Bonawentury,
w którym czytamy:

[Przed Eucharystią] wyznaj swe grzechy nie na spowiedzi wspólnej i ogólnej, jak
to czynią ludzie twardego serca. […] Odkryj swe rany i z głębi serca wyjaw jasno
i wyraźnie to, co uczyniłeś od ostatniej spowiedzi, nie tylko uczynki, lecz także
myśli przewrotne […], nie tylko grzechy śmiertelne, lecz także poważniejsze
grzechy lekkie, które dręczą i niepokoją sumienie.

Autorytet autora, wpływ duchowości franciszkańskiej, jak i oddziaływanie uniwer-
sytetu paryskiego — a tam powstał przytoczony tekst — było ogromne. W związku
z tym może wolno przypuszczać, że spowiedź kapłana była czymś powszechnie stoso-
wanym również przed mszą prywatną, o której pisał Bonawentura? Domniemanie to
może potwierdzać fakt, że podobne wskazania znajdujemy w tekstach o proweniencji
dominikańskiej. Świadectwem tego jest komentarz do Eucharystii autorstwa Hugona
de St. Caro, w którym zapisał między innymi:

Omówiwszy ilość, porządek i znaczenie szat kapłańskich, należy następnie
przyjrzeć się temu, w jaki sposób celebrans powinien się zbliżyć do ołtarza.
W Księdze Królewskiej jest powiedziane, że Salomon uczynił morze ze spiżu,
również w Księdze Wyjścia: „Mojżesz odlał spiżową kadź ze zwierciadeł należą-
cych do kobiet, w której obmywali się kapłani mający wejść do Przybytku”.
Spiżowa kadź jest zapowiedzią spowiedzi, morze z brązu wskazuje smutek umy-
słu, zwierciadła kobiet oznaczają rozmyślanie nad życiem świętych. Bowiem
zanim kapłan podejdzie do ołtarza, oczyszcza się w spowiedzi, obmywa się
poprzez żal duchowy, a przez rozmyślanie nad życiem świętych kształtuje siebie.
O pierwszej [z tych czynności mówi] Izajasz: „Oczyśćcie się, którzy nosicie
naczynia Pańskie” [Iz , ]. O obmyciu [mówi] I List do Koryntian: „Wyczyść-
cież stary kwas” [ Kor , ]. O trzeciej [mówi] List do Żydów: „Mając nad sobą

Por. G.G. Sölch OP, Die Anfänge der Dominikanerliturgie, dz. cyt., s. .
Św. Bonawentura, Traktat o przygotowaniu do Mszy św., tłum. K. Żuchowski, [w:] Pisma asce-

tyczno–mistyczne, Warszawa , s. .
Parafraza Wj , .





.. Spowiedź celebransa

tak wielki obłok świadków, składamy wszelki ciężar, to jest grzech, który nas
zewsząd obstąpił” [Hbr , ].

Powyższy cytat jest znamienny. Autor, dominikanin, nie pisze wprost o rycie braci
kaznodziejów, lecz omawia to, co jest wspólne dla różnych sposobów celebracji
Eucharystii. Porównanie jego komentarza z dziełem Humberta wykazuje wiele zbież-
ności z liturgią dominikańską. W przytoczonym ustępie mówi o trzech wyraźnych
stopniach przygotowania domszy. Pierwszym z nich jest spowiedź, a drugim — ściśle
z nim związanym — żal za grzechy. Czy możemy przypuszczać, że kapłan przy-
gotowując się do celebracji uroczyście sprawowanej liturgii, przystępował najpierw
do spowiedzi? Prześledźmy w tym względzie ustawodawstwo kościelne, komenta-
rze teologiczne i prawo Zakonu, które wyznaczały ramy dyscyplinarne dotyczące
spowiedzi.

Praktyka i ustawodawstwo dotyczące pokuty sakramentalnej w XIII stuleciu było
naznaczone orzeczeniem Soboru Lateriańskiego IV. Z jednej strony zawierało ono
syntezę najpowszechniejszych praktyk, z drugiej wyznaczało kierunek dalszemu
rozwojowi przepisów. Uwaga soboru była skupiona na obowiązkach wiernych, nie
poświęcono jej dyscyplinie wiążącej duchownych:

Wszyscy wierni obojga płci, osiągnąwszy pełnoletniość, powinni osobiście przy-
najmniej raz w roku wiernie wyznać wszystkie swoje grzechy własnemu ka-
płanowi i w miarę sił odprawić zadaną pokutę, przyjmując z uszanowaniem
przynajmniej w czasie Paschy sakrament Eucharystii, chyba że za radą własnego
kapłana uznają, że z rozsądnej przyczyny powinni przez jakiś czas powstrzymać
się od jego przyjmowania. […] Jeśli ktoś ze słusznej przyczyny chciałby wyznać
grzechy innemu kapłanowi, niech prosi i otrzyma pozwolenie od własnego ka-
płana, gdyż w przeciwnym razie tamten nie może go rozgrzeszyć, ani zatrzymać
mu grzechów.

Wobec soborowej konstytucji większość późniejszych komentarzy na temat prak-
tykowania sakramentu pokuty dotyczyła uszczegółowienia wymagań stawianych
osobom świeckim. W tym kontekście opisywano rolę szafarza, a przede wszystkim
jego jurysdykcję. Pewną uwagę poświęcanomaterii grzechów, któremógł rozgrzeszyć
lub które należało mu wyznać w spowiedzi. Dostrzegano też konieczność udzielenia
pomocy penitentowi podczas wyznania grzechów i nałożenia pokuty. Błędem
byłoby jednak stwierdzenie, że zignorowano w tym czasie dyscyplinę spowiedzi osób
duchownych. XIII wiek bowiem to okres wzmożonej legislacji, która nie ograniczyła
się do powtórzenia orzeczeń soborowych. Wobec intensywnych prac ustawodaw-
H. de St. Caro, Speculum Ecclesiæ, dz. cyt., s. n. W przekładzie zastosowano cytaty biblijne na

podstawie: Biblia, to jest księgi Starego i Nowego Testamentu, z łacińskiego na język polski przełożone
przez Ks. D. Jakóba Wujka, Warszawa .

Wyjaśnienie trzeciego stopnia przygotowania — rozmyślanie nad życiem świętych— nastręcza
pewnych trudności. Słuszne wydaje się przypuszczenie Sölcha, że mowa tu o matutinum, któ-
rego część zawierała teksty o świętych. Zwróciliśmy już wyżej uwagę, że u dominikanów panował
zwyczaj odprawiania uroczystego nocnego lub porannego matutinum, a następnie laudes i ewen-
tualnie innych godzinach kanonicznych, po których bezpośrednio celebrowano Eucharystię. Por.
G.G. Sölch OP, Die Anfänge der Dominikanerliturgie, dz. cyt., s. . G. Sölch OP podaje również
inne, wcześniejsze źródła, spośród których wyjątkowo wartościowe wydaje się świadectwo ordina-
rium kartuzów: „Sacerdos celebraturus post datum signum pro confessionibus, ad ecclesiam venit
tempestive ac confitetur, aut si jam confessus est, ecclesiam intrat”, tamże, s. .

Dokumenty Soborów Powszechnych, dz. cyt., t. , s. .
Por. A. Carpin, La confessione tra il XII e il XIII secolo. Teologia e prassi nella legislazione canonica

medievale, [seria:] Sacra doctrina, t. , Bologna , s. –.





. P 

czych papieży Aleksanda III i Innocentego III w pierwszej ćwieci XIII stulecia pojawił
się zbiór pięciu tak zwanych kompilacji dawnych, który przez pewien czas był istot-
nym punktem odniesienia dla praktyki sakramentów. Zajmujący nas okres obfitował
ponadto w tworzenie kolejnych przepisów i uszczegółowień obowiązującego prawa
głównie dzięki szeregowi synodów lokalnych. Powstawały również liczne glossy i ko-
mentarze do tractatus de pœnitentia ze zbioru Dekretów Gracjana oraz Sentencji
Lombarda, a także komentarze biblijne, z których— z interesującego nas punktu
widzenia — najważniejszymi były wyjaśnienia fragmentu I Listu do Koryntian (werset
 rozdziału : „probet autem seipsum homo”). Wobec tak obfitej twórczości kolejni
papieże zlecali prace nad kodyfikacją prawa, które porządkowało przepisy pokutne
i dyscyplinę obowiązującą przy sakramencie spowiedzi.

[Stąd] na początku XIII w. obok pięciu kompilacji dawnych, które były oficjalnie
przyjęte do użytku w uniwersytetach i sądownictwie, w obiegu znajdowały
się także inne zbiory prawa kanonicznego. W tej sytuacji zachodziła potrzeba
ujednolicenia norm praktycznie obowiązujących. Na zapotrzebowanie Kościoła
katolickiego w tym względzie odpowiedział papież Grzegorz IX ( – ),
który zlecił opracowanie nowego zbioru Rajmundowi z Peñafort. Prace nad
nim trwały cztery lata ( – ). Grzegorz IX promulgował go bullą Rex
pacificus w dniu  września  r. przez przesłanie uniwersytetom w Bolonii
i Paryżu. […] W sześćdziesiąt lat później wobec problemu ułożenia nowego
zbioru stanął papież Bonifacy VIII ( – ). […] Nowemu zbiorowi papież
Bonifacy VIII nadał tytuł Księga VI (Liber Sextus), gdyż miała ona stanowić
dodatek do pięciu ksiąg Dekretałów Grzegorza IX. Jego promulgacja nastąpiła
 marca  r. na mocy bulli Sacrosanctæ Romanæ Ecclesiæ. Promulgowany
zbiór otrzymały między innymi uniwersytety w Bolonii i Paryżu.

Mimo bogatego zbioru dokumentów i szerszego potraktowania w nich obowiąz-
ków duchownych w zakresie praktyki sakramentu pokuty nie znajdujemy w nich
wzmianki o obowiązku każdorazowej spowiedzi celebaransa przed mszą świętą. Co
prawda w glossach i komentarzach do Dekretałów Grzegorza IX pojawiały się takie
zapisy. Nie stanowiły jednak oficjalnej wykładni prawa. Zauważamy w nich jednak
podobieństwo do niektórych orzeczeń synodów. W tym kontekście warto zwrócić
uwagę na te, które odbyły się na Wyspach Brytyjskich oraz terenach współczesnych
Niemiec i Francji. Mogły mieć bowiem wpływ na legislację kaznodziejów, a wprost
formułowały prawa dotyczące konieczności spowiedzi księży.

Jużw  roku synodwLondynie (w czwartym rozdziale swoich uchwał) nakazał,
by żaden kapłan nie odprawiał mszy świętej po popełnieniu grzechu. Kolejny
synod angielski, który odbył się z początkiem XIII wieku w nieznanym miejscu,
Wydanie: E. Friedberg, A.L. Richter [red.], Decretum Magistri Gratiani. Editio Lipsiensis Secunda,

t. , Lipsk .
F. Lempa, Kompetencje, uprawnienia i obowiązki w Kościele katolickim, Białystok , s. n.
Por. L. Braeckmans, Confession et communion au Moyen Âge et au concile de Trente, Gembloux

, s. .
Sformułowane w ten lub podobny sposób zakazy nierzadko pojawiały się wraz z nakazem odprawie-

nia mszy wyłącznie po uprzednim odmówieniu odpowiednich godzin kanonicznych (najczęściej
matutinum i prymy). Por. Giovanni Domenico Mansi, Sacrorum Conciliorum Nova et Amplissima
Collectio, cujus Johannes Dominicus Mansi et post ipsius mortem Florentius et Venetianus editores
ab anno 1758 ad annum 1798 priores triginta unum tomos ediderunt, nunc autem continuatat et
absoluta, t. , Wenecja  oraz t. , Wenecja . Dalej cytaty z tego zbioru będą oznaczane:
„Mansi nr tomu, nr strony, litera oznaczająca fragment strony (A – E)”. Mansi , B-D oraz
Mansi , .





.. Spowiedź celebransa

uzupełnił orzeczenie londyńskiego (w kanonie XV). W przytoczonym poniżej tekście
orzeczeń synodu londyńskiego, uzupełnionym w nawiasach kwadratowych o zapisy
synodu incerti loci, czytamy nie tyle o obowiązkowej spowiedzi przed każdą mszą, ile
o zakazie sprawowania mszy niegodnie, czyli w grzechu: „Nullus etiam sacerdos post
lapsum, antequam [sacerdoti pœnitens] confiteatur, ad altare præsumat accedere
celebraturus [si copiam habuerit sacerdotis]”. Podobnie wypowiedział się synod
wOksfordzie z  roku.W jego orzeczeniach czytamy o zakazie sprawowania mszy
po upadku, ale tym razem wspomina się już precyzyjnie, że zabrania się odprawiania
po grzechu ciężkim: „Item firmiter prohibemus, quod nullus sacerdos post lapsum in
mortale peccatum, ad altare præsumat accedere nisi prius confiteatur”. Nie pojawia
się natomiast wzmianka: „skoro dostępnych jest wielu księży”, którą widzieliśmy
w poprzednim cytowaniu.

Synody ziem germańskich później niż angielskie podjęły kwestię spowiedzi cele-
bransa. Dopiero synod w Kolonii z  roku wyraźnie wspominał, że jeśli tylko to
możliwe, kapłan przystępuje do ołtarza po uprzedniej spowiedzi: „Præcipimus ut
omnes sacerdotes in vestibus albis sacerdotalibus et benedictis, reverenter mundo et
contrito corde, confessi (si commode fieri potest) accedant ad Missam celebrandam”.
Przestrzegał również przed odprawianiem ze świadomością, że popełniło się grzech
ciężki: „diligenter caveant sacerdotes, ne cum consciencia mortalis peccatis accedant
ad Missam celebrandam”. Warto zaznaczyć, że synod określa właściwy moment
spowiedzi sakramentalnej celebransa w trakcie przygotowywania się do odprawienia
Eucharystii — ma to nastąpić po præparatio admissam i nałożeniu szat liturgicznych,
ale przed włożeniem ornatu. Wydaje się, że prawodawstwo z terenów współczesnej
Francji było w pewnej mierze zależne od wspomnianych powyżej synodów. W 
synod w Nîmes poszerzał dotychczas przytaczane zakazy o wyjątki, w których kapłan
mógł odprawić mszę świętą, mimo że uprzednio zgrzeszył ciężko. W uzasadnieniu
wyjątkowych przypadków chodziło o uniknięcie zgorszenia, które mogłoby powstać
w sytuacji, gdy ksiądz odmówiłby odprawienia mszy świętej. Do wyjątków synod
zaliczył: ) uroczystości, gdy wierni zgromadzeni w kościele oczekiwali już na mszę;
) msze pogrzebowe, gdy ciało zmarłego znajdowało się już w świątyni; ) obecność
pary oczekującej udzielenia sakramentu małżeństwa. Gdyby doszło do tak niefor-
tunnej sytuacji, a kapłan nie mógł się wyspowiadać, miał to uczynić niezwłocznie
po odprawieniu mszy. Miał tak postąpić również wtedy, gdy już w trakcie odpra-
wiania mszy świętej przypomniał sobie grzech, którego nie wyznał na poprzedniej
spowiedzi. W każdym ze wspomnianych wypadków, gdy kapłan mógł odprawiać
Por. Mansi , C; Mansi , B. Por. cytowanie i komentarz w: A. Carpin, La confessione tra

il XII e il XIII secolo, dz. cyt., s. .
Mansi , A.
Podobny zapis znajdujemy w orzeczeniach synodu z Utrechtu pod koniec XIII wieku ():

„Presbyter lapsus in mortali peccato, non celebret, nisi ante confessus fuerit”. Mansi , C.
Mansi , A i B. Uzasadnieniem dla sformułowanej przestrogi był — podobnie jak w innych

tego typu orzeczeniach — werset Pierwszego Listu do Koryntian.
 „Districtisse prohibemus, ne aliquis in mortali peccato constitutus Missam celebret, nisi prius con-

fessus fuerit ex presse et nominatim de illo peccato, si sacerdotem inveniat, cui valeat confiteri. Si
vero non possit alium sacerdotem habere, cui confiteatur, non celebret — nisi necessitas immineat,
quæ sine gravi scandalo nequeat præteriri, ut si dies festivus advenerit et populus jam convenerit
ad Divina, vel corpus aliqujus parochiani defuncti præsens sit in ecclesia, vel nubentes ad eccle-
siam convenerint matrimonium contracturi — propter quæ ut sandalum evitetur ipsum oporteat
celebrare.”, Mansi , D-E.

 „Si autem sacerdos, postquam Missam incœperit, reducat ad memoriam se commisisse aliquod





. P 

Eucharystię mimo sumienia obciążonego grzechem ciężkim, potrzebował szczerego
żalu i postanowienia spowiedzi, gdy tylko to będzie możliwe. W przeciwnym razie
miał w ogóle zaniechać odprawianiamszy lub je przerwać (o ile w przebiegu celebracji
nie dotarł jeszcze do słów przeistoczenia).

Na podstawie dokumentówwspomnianych synodówniemożemy jednak rozstrzy-
gnąć, jak często duchowni mieli przystępować do sakramentu pokuty. Powszechne
było przekonanie, że księdzu w zasadzie nie wolno sprawować Eucharystii w stanie
grzechu ciężkiego. Zrozumiałe jest zatem, że legislacja średniowieczna w interesują-
cym nas przedmiocie skupiała się przeważnie na określeniu sytuacji, gdy zachodziła
konieczność spowiedzi, a nie na ustaleniu normy dotyczącej częstotliwości spowiedzi
osób duchownych. Stąd możemy wysnuć wniosek, że spowiedź nie była traktowana
jako element zwyczajnego przygotowania się do odprawienia mszy świętej. Stawiano
jednak wymóg, by zadośćuczynić obowiązkowi pokuty sakramentalnej, gdy zacho-
dziła taka potrzeba. Wzmagało je uzasadnienie przedstawiane w komentarzach do
I Listu do Koryntian, w których rozwijano myśl o spożywaniu wyroku na samego
siebie, gdy niegodnie przyjmuje się komunię świętą. Wobec mocnych słów św. Pawła
i równie ostrych komentarzy dziwi nakaz Constituciones Willelmi Parisiensis — epi-
scopi datowanych na rok , w których szóstym rozdziale czytamy: „Præcipitur
sacerdotibus, quod bis in anno ad minus, videlicet in Adventu Domini et in Quadra-
gesima, peccata sua confiteantur confesoribus per singulos decanatus constitutis”.
Zatem od świeckich wymagano, by spowiadali się przynajmniej raz w roku, a od
duchownych, by przystępowali do spowiedzi minimum dwukrotnie — w Adwencie
i Wielkim Poście. Jest to o wiele mniej wymagające stwierdzenie niż chociażby to
zawarte w Summa de arte prædicatoria Allana z Lille spisanej u końca XII wieku:
„specialis [confessio] quæ fit pro mortalibus et manifestis ad quam tenentur celrici
singulis Sabbatis, laici vero ter in anno tenentur specialiter confiteri, videlicete in
Natali Domini, in Paschate et in Pentecoste”. W tym wypadku zarówno świeckich
jak i duchownych zobowiązywano do częstszej spowiedzi sakramelntalnej — wierni
mieli spowiadać się trzykrotnie: na Boże Narodzenie, Paschę i Zesłanie Ducha Świę-
tego, a kapłani w każdą sobotę. Należy podkreślić, że tego typu praw określających
obowiązek regularnej spowiedzi duchownych XIII wiek notuje stosunkowo niewiele.

Podobnie do autorów praw stanowionych postępują komentatorzy Sentencji Lom-
barda. Refleksja przez nich prowadzona dotyczy w pierwszym względzie pytania o to,
co decyduje o odpuszczeniu grzechów ciężkich — żal za nie, czy wyznanie w sakra-
mencie pokuty. W kontekście swoich rozważań formułują niekiedy argumenty
skłaniające do częstszej lub każdorazowej spowiedzi celebransa przed sprawowaniem
Eucharystii. Ksiądz musiał uzyskać pewność, że nie przystępuje do ołtarza obciążony
grzechem i w ten sposób nie skazuje się na świętokradztwo. Szukanie pewnego środka

peccatum mortale de quo non fuerit confessus et de quo antequam Missam incipere non recolebat,
nec habebat sacerdotem, cui incontinenti valeret confiteri — perficiat ministerium jam incœptum,
si tamen contritionem habeat de illo peccato et proponat, quam cito poterit confiteri.”, tamże, E
oraz A-B.

Tamże, B-D. Warto zwrócić uwagę, że ksiądz obciążony grzechem nie jest zmuszany do spo-
wiedzi wobec jakiegokolwiek kapłana, ale takiego, który mu odpowiada.

Por. A. Carpin, La confessione tra il XII e il XIII secolo, dz. cyt., s. .
Por. L. Braeckmans, Confession et communion, dz. cyt., s. n.
Mansi , B.
PL , –.
Por. przytoczoną dyskusję na ten temat w L. Braeckmans, Confession et communion, dz. cyt., s.

–.





.. Spowiedź celebransa

służącego oczyszczeniu sumienia było więc pierwszoplanową motywacją średnio-
wiecznych teologów. W tym duchu wypowiadali się Aleksander z Halès i Ryszard
z Médiavilla. Pierwszy z nich wprowadza ciekawe rozróżnienie na trzy kategorie
wiernych — zgodnie z doskonałością ich stanu. Najbardziej doskonali powinni spo-
wiadać się zawsze, ilekroć jest to możliwe, mniej doskonali trzykrotnie w ciągu roku,
a początkujący raz w roku. Do grupy najbardziej doskonałych ze względu na swój
stan należą księża i duchowni. Drugi z autorów zaznacza, że zakonnicy zobowiązani
są do każdorazowej spowiedzi, ilekroć jest to potrzebne, ponieważ ich życie jest
z natury swej pokutne.

Jak widzieliśmywprzytoczonympowyżej fragmencie pismBonawentury, również
on wypowiadał się w tym duchu. Dominikańscy komentatorzy Sentencji formułowali
podobne wnioski. Albert Wielki — zależny w terminologii od Ryszarda, a we wnio-
skach od Hugona ze Świętego Wiktora — argumentuje za koniecznością spowiedzi
przed przystąpieniem do komunii świętej. Zauważa bowiem, że dopuszczenie do
sakramentu jedności Boga i Kościoła jest związane z władzą kluczy. Skoro ktoś zamie-
rza tę jedność przyjąć, musi być do niej dopuszczony przez wyznaczonego szafarza.
Wydaje się, że podobnie jak w pismach Tomasza z Akwinu, zasada ta obejmuje za-
równo duchownych, jak i świeckich. Z tym że księża ze względu na odprawianie mszy
częściej przystępują do komunii i dlatego rygorystyczniej powinni badać swoje su-
mienie i częściej się spowiadać, aby uniknąć świętokradztwa. Zatem komentatorzy
franciszkańscy i dominikańscy argumentują za częstą spowiedzią kapłanów, rzadko
jednak zachęcają do przystępowania do sakramentu pokuty przed każdą odprawianą
mszą świętą, jakby był to jeden z wymaganych elementów præparatio ad missam.
Decyzja o konieczności spowiedzi pozostaje w gestii celebransa, który za wszelką
cenę ma się wystrzegać przewodniczenia mszy w grzechu śmiertelnym. O ile można
dopuścić w tym zakresie pewne wyjątki dla kleru diecezjalnego, o tyle zakonnicy —
ze względu na pokutny styl życia, który obrali — nie tylko nie mogą sprawować
w grzechu, ale ponadto są zobowiązani do częstego korzystania z sakramentu pokuty.

Czy powyższe zasady, ich teoretyczne uzasadnienia i praktyczne rozstrzygnięcia
znalazły odzwierciedlenie w prawie kaznodziejów? Owszem, w źródłach dominikań-
skich znajdujemy świadectwa, które skłaniają nas do wniosku, że Zakon nie stworzył
własnej dyscypliny sakramentu spowiedzi, lecz nakazywał swoim członkom, by prze-
strzegali w tym zakresie prawa ogólnego obowiązującego w Kościele. W Aktach
kapituł generalnych do roku  zostały umieszczone dwa fragmenty, które argu-
mentują powyższą tezę. Pierwszy z nich pochodzi z akt kapituły przeprowadzonej
w  roku w Bolonii. Jest zachętą skierowaną do braci, by często się spowiadali:

Cum aliqui fratres dicantur negligentes esse. in confitendo frequenter. monemus
priores et superiores. ut inquirant diligenter qui sunt huiusmodi. et eos super
hoc diligenter corrigant. statuentes eisdem certum tempus. infra quod confiteri
debent secundum quod eis videbitur expedire.

W tekście nie znajdujemy bezpośredniego odniesienia do Eucharystii, ponadto jest
Por. tamże, s. –.
Por. tamże, s. –.
Trzeci rozdział statutów wspólnoty z Prémontré poświęcony jest spowiedzi osobistej. Nie wskazuje

jednak okoliczności, w których biali kanonicy mieliby się spowiadać, a omawia jedynie przebieg
i wskazuje odpowiednią porę dnia dla sprawowania sakramentu. Por. P.F. Lefèvre, W.M. Grauwen,
Les Statuts de Prémontré au Milieu du XIIe siècle, dz. cyt., s. .

MOPH , s. .





. P 

to zachęta skierowana do wszystkich braci, a nie tylko do kapłanów. Przełożeni byli
zobowiązani do wyznaczenia odpowiedniego czasu na spowiedź dla wszystkich za-
konników mieszkających w klasztorze oraz do upominania tych, którzy uchylali się
od spełnienia niniejszego obowiązku. Widzimy zatem, że pokutny charakter życia
braci był podkreślany przez praktykę sakramentu spowiedzi. W drugim przypadku
zapis odnosi się wyłącznie do kapłanów, którzy byli nakłaniani do wyznania grze-
chów przed Eucharystią: „Fratres celebraturi missam. antequam sacris se induant;
de confessione se expediant”. Cytat pochodzi z akt kapituły generalnej sprawowa-
nej w  roku— już po ogłoszeniu i ostatecznym zatwierdzeniu Prototypu. Jest
jedynie poleceniem skierowanym do celebransów, by przystępowali do spowiedzi
przed nałożeniem szat liturgicznych. Brak jakiegokolwiek rozwinięcia lub uza-
sadnienienia zachęty sugeruje, że nie było potrzebne przedstawienie argumentów
przemawiających za polecaną praktyką. Najprawdopodobniej zachęta miała na celu
jedynie przypomnienie zasady znanej wszystkim braciom — kapłan powinien się
wyspowiadać, jeśli zamierza sprawować Eucharystię.Widzieliśmywcześniej, że nakaz
przystąpienia do sakramentu pokuty, o ile ksiądz znajdował się w stanie grzechu, był
stosunkowo powszechnym zwyczajem obowiązującym w kościele XIII wieku. Domi-
nikanie rekrutujący się z różnych obszarów i przywykli do lokalnych zwyczajówmogli
wprowadzać dyscyplinę spowiedzi, inspirując się prawem lokalnym odmiennym od
ogólnego. W omawianym poleceniu brak jednak warunku „o ile zgrzeszył ciężko”,
który spotykaliśmy w orzeczeniach synodalnych. Wobec tego można domniemywać,
że był traktowany jako oczywisty. Bracia nie zamierzali rozszerzać użycia sakramentu
pokuty na każdy przypadek sprawowania mszy świętej, a więc czynić ze spowiedzi
elementu præparatio ad missam. Gdyby taki był ich zamiar, z pewnością sprecyzo-
waliby polecenie, które wówczas wykraczałoby poza ramy praktyki ogólnie przyjętej
w Kościele. Niemniej istotnym źródłem dla zwyczajów obowiązujących w Zakonie
były traktaty teologiczne. Należy bowiem pamiętać, że dominikanie w przeważającej
mierze byli dobrze wykształceni. W szczególności ci, którzy brali udział w kapitułach
generalnych i stanowili obowiązujące prawo. Biorąc pod uwagę powyższe czynniki
i brak większej liczby źródeł poruszających kwestię spowiedzi celebransa, należy
domniemywać, że bracia nie widzieli powodu dla ustanowienia własnej dyscypliny
sakramentalnej w tym zakresie. Stosowali się natomiast do powszechnych zwyczajów.
Nie stworzyli wobec tego prawa, które nakazywałoby przystąpienie do spowiedzi za
każdym razem, gdy ktoś zamierza odprawić mszę świętą. Nie powtarzają też dość
oczywistego nakazu wyznania grzechów ciężkich, zanim podejmie się celebrację Eu-
charystii. Zwracają jedynie uwagę tym, którzy postępują niezgodnie z powszechnym
rozumieniem sakramentu.

Wiemy, że z biegiem czasu, już po wprowadzeniu Correctorium, bracia odnaj-
dowali w nim niedopowiedzenia i w związku z tym uzupełniali rubryki Humberta.
Dlatego w Aktach znajdujemy zapisy dotyczące zwyczajów, które wcześniej nie zna-
lazły się w Prototypie. Odnośnie do praktyki spowiedzi celebransa dzieło Humberta
Zagadnienie obowiązku spowiedzi wszystkich braci mieszkających w klasztorze omówimy w części

poświęconej przyjmowaniu komunii świętej. Por. s.  niniejszego opracowania.
MOPH , s. .
Nie jest natomiast inchoatio, które z biegiem czasu miałoby stać się obowiązującym prawem.
G. Sölch OP i C. Jasinski OP podają błędną datę polecenia. Niemniej cytat w brzmieniu przytoczo-

nym przez Jasińskiego jest bardziej czytelny: „debent se confiteri antequam sacras vestes induat”.
Por. C. Jasinski OP, Summarium Ordinationum Capitulorum Generalium, dz. cyt., s. .





.. Spowiedź celebransa

w zasadzie milczy. Dlatego należy zwrócić uwagę na drugie źródło zawierające
przepisy liturgiczne — Konstytucje Zakonu. Mimo że nie znajdujemy w nich zapisów
dotyczących bezpośrednio spowiedzi celebransa, opisują szerszy kontekst wyzna-
czający ramy dla praktyki spowiedzi w Zakonie. Przede wszystkim wymagają od
mistrza nowicjatu, by uczył regularnej spowiedzi nowicjuszy powierzonych jego
pieczy. Polecenie kapituły z Montpellier w  roku podobną rolą obarczyło
przeora w stosunku do młodych braci, a więc tych, którzy już opuścili nowicjat, lecz
dopiero krótki czas żyli w Zakonie. Przełożony był odpowiedzialny za wyznaczenie
odpowiednich spowiedników, którzy mieli pełnić posługę wobec braci opuszczają-
cych nowicjat: „Volumus et monemus. quod priores conventuales diligenter inquirant.
quociens. et quibus fratres iuvenes confitentur. et si eos invenerint notabiliter negli-
gentes; certos confessores assignent”. Zapis poleca przeorom, by dokładnie zbadali,
jak często spowiadają się młodzi bracia. Nie precyzuje niestety, jaka częstotliwość
spowiedzi byłaby wskazana i właściwa. Konstytucje i Akta kapituł zwracają ponadto
uwagę na praktykę spowiedzi u uczniów szkół przyklasztornych. Ogólny wniosek,
który kształtuje się na podstawie przytoczonych aktów prawnych, ograniczymy do
stwierdzenia, że prawodawstwo predykantów w zakresie spowiedzi sprowadzono do
szeregu zachęt. W pierwszej mierze skierowanych do wychowawców, którzy mają
dbać o regularną praktykę sakramentu pokuty i pojednania swoich podopiecznych —
uczniów, nowicjuszy i młodych braci. Następnie przeorzy w stosunku do podwład-
nych mają pełnić podobną rolę i nie dopuścić do upadku gorliwości w tej materii.
Księży natomiast, którzy zamierzają odprawić mszę, zachęca się do uprzedniego
przystąpienia do spowiedzi, o ile wymagają tego okoliczności.

W okresie trydenckim rubryki mszałów zostały uzupełnione o szczegółowe prze-
pisy dotyczące spowiedzi celebransa. Działo się tak ze względu na powracający
w Aktach kapituł generalnych zapis:

Ante omnia sacerdos celebraturus, antequam induat sacras vestes, confiteatur,
nec ulli unquam confiteri liceat iam illas induto. Confessio autem sive reconci-
liatio fiat confessore sedente et pœnitente genuflexo discoopertoque capite.

Choć w formie przypomina, czy nawet powtarza słowa polecenia kapituły z 
roku, dotychczas nie wszedł do Księgi konstytucji na stałe. Znajdujemy go dopiero
w orzeczeniach kapituły z  roku, a następnie w  jako wprowadzony do Kon-
stytucji w formie glossy. Zanim jednak zarządzenie trafiło do Konstytucji, znalazło
Zobaczymy później, że jedynym kontekstem dla poruszenia zagadnienia sakramentu pokuty będzie

ustalenie zwyczajów dotyczących komunii sakramentalnej. Por. s.  niniejszego opracowania.
 „Frequenter. pure et discrete doceat confiteri”. Por. De nouitiis et eorum instructione [w:] Constitutio-

nes Antique Fratrum Prædicatorum, A.H. Thomas, dz. cyt., s. ; R. Creytens, Les Constitutions
des Frères Prêcheurs, dz. cyt., s. ; Liber constitutionum, AOP  ( – ), dz. cyt., s. . Na
ten temat wypowiada się również Humbert de Romanis. Por. Humbertus de Romanis, Expositio in
Constitutiones, dz. cyt., s. n.

Na temat predyspozycji i posługi spowiednika w Zakonie dominikanów por. Humbertus de Roma-
nis, Expositio in Constitutiones, dz. cyt., s. –.

MOPH , s. 
Kapituła z  roku w Metzu poleca: „faciant predicari verbum dei pueris in scolis et eorum

confessiones audiri. si voluerint confiteri”. MOPH , s. . Podobnie wypowiada się kapituła w 
rokuwParyżu: „Priores provinciales habeant curam. quod predicetur pueris in scholis. et confessiones
eorum. si ipsi confiteri voluerint; audiantur. et predicantibus dictis pueris”. MOPH , s. .

MOPH , s. .
 „Ordinamus, sicut ordinatum fuit Valencenis 1259 ord. 10. et Romae 1569 ord. 1. et Valentiae

1596 ord. 6., ut habetur in constitutionibus nostris dist. 1. cap. 1. in glos. text. 4. lit. N., quod





. P 

się w księgach liturgicznych. Już w mszale z początku XVII wieku natrafiamy na doj-
rzałą formę uzupełnienia przepisów, które — zgodnie z przytoczonym poleceniem —
nakazują celebransowi spowiedź przed włożeniem szat liturgicznych:

Cum Missam celebrare voluerit, suæ conscientiæ primo consulat, considerando
si in aliquod offenderit Deum, et proximum suum. Postmodum prævia debita
præparatione, confiteatur peccata sua, antequam induat sacras vestes, Con-
fessore sedente, et ipso genuflexo discooperto capite, ita ut mundus ad altare
accedat, et peracta pœnitentia orationi aliquantulum vacet dicendo Orationes
inferius positas pro temporis opportunitate.

W zestawieniu przepisów liturgicznych przygotowanym przez C. Jasińskiego OP
kilkanaście lat później mamy do czynienia z syntezą ustawodawstwa zakonnego
dotyczącego przygotowania celebransa do sprawowania Najświętszej Ofiary. Mimo
późniejszych dodatków, takich jak ukształtowane i zanotowane w mszale præparatio
ad missam, nietrudno dostrzec, że opiera się on na wcześniejszych zapisach, które
umiejętnie poszerza tam, gdzie były niejasne. Dlatego Jasiński podobnie do kapituły
z  roku zachowuje umiar w nakłanianiu do spowiedzi przed mszą. Zaznacza, że
spowiedź jest konieczna wówczas, gdy celebrans dopuścił się grzechu śmiertelnego.
Wydaje się, że polski dominikanin w sposób dla siebie właściwy uchwycił istotę
praktyki Zakonu i przedłożył ją braciom w duchu zgodnym z wcześniejszą tradycją.
W tym i wielu innych miejscach swojego dzieła dochodzi do trafnej syntezy. W jej
ramach akty prawne i rubryki tworzonew czasie, w którym przyszłomu żyć, uzgadnia
z wcześniejszą praktyką i teologicznym uzasadnieniem danego zagadnienia.

Sacerdos celebraturus Missam, Matutinum saltim cum Laudibus absolvat, nisi
quando repente occurrerit aliqua necessitas, cui non possit obuiari, et alias
Conventui immineret scandalum grave, aut aliquid tale, prout docet Sylvester
in „Summa”. Tum examen diligens conscientiae suae faciat, considerando si in
aliquo offenderit Deum, aut proximum, et si se senserit aliquo peccato mortali
gravatum, antequam Sacras Vestes induat, illa confiteatur, quamvis utiliter
fecerit, si etiam sola veniali confiteatur. Debet autem confiteri capite discooperto,
genu flexus coram Confessario sedente, et absolutione accepta, secedat; poeniten-
tiam iniunctam peragat; qua peracta, Orationi aliquantulum vacet in Oratorio,
in hunc finem in Sacristia, vel si minus est capax, in alio loco Sacristiae contiguo,
constituto, et si per tempus licet, primo Orationi mentali, considerando ex una
parte Maiestatem et praestantiam Sacrificii, quod Deo oblaturus est pro Vivis
et Defunctis, et ex alia parte, propriam vilitatem et indignitatem: deinde vocali
dicendo Orationes ex Missali, vel alio libro ante Missam dicendam praescriptas,
quibus peractis ea ad Sacristiam.

Wobec powyższego możemy podsumować dotychczasowe analizy. W XIII wieku
dominikanie nie posługują się własnym prawem dotyczącym przygotowania się cele-
bransa do sprawowania mszy świętej. Opierają się na powszechnej praktyce i prawie

sacerdos divinum missae sacrificium celebraturus, antequam sacras vestes induat, alteri sacerdoti
sedenti, prævia diligenti præparatione, genuflexus in loco decenti sua confiteatur peccata, et cum
devotione ac religiosa modestia sacrum celebret”, MOPH , s. . O ile dwa pierwsze akty prawne
przywołane w poleceniu mówią o spowiedzi celebransa, o tyle trzeci z nich dotyczy ujednolicenia
zwyczajów liturgicznych.

 Quomodo sacerdos se præparare debet ad Missam w Missale Sacri Ordinis Prædicatorum venera-
bilis patris fr. Nicolai Rodulfii eiusdem Ordinis generalis magistri iussu impressum, Romæ , s.
.

C. Jasinski OP, Cæremoniale Missæ, dz. cyt., s.  – . Pisownia oryginalna.





.. Spowiedź celebransa

ogólnym Kościoła. Wybierają ubogą formę præparatio ad missam, lecz stosują się
do zasady odprawiania mszy po odmówieniu godzin kanonicznych. Domyślamy się,
że nie wymagają od celebransa, by spowiadał się przed każdą mszą świętą, a tylko
wówczas, gdy popełni grzech ciężki. Takie bowiem uzasadnienia teologiczne i zachęty
znajdujemy w traktatach współczesnych mistrzów teologii. Ze względu na pokutny
charakter Zakonu, zalecają jednak częstą spowiedź wszystkim braciom i uczą tej
praktyki nowicjuszy, a nawet uczniów w szkołach przyklasztornych. Dbają również,
by młodzi bracia nie zaniedbywali się w tym zakresie. Wraz z rozwojem præpara-
tio ad missam w mszałach pojawiają się odpowiednie modlitwy, które kapłan ma
odmówić przed mszą i podczas nakładania szat. Wprost formułowany jest również
nakaz spowiedzi, nie wykracza on jednak poza przypadek popełnienia grzechu, kiedy
spowiedź jest konieczna wobec przyjmowania komunii świętej przez celebransa.

Na uwagę zasługuje jeszcze jedna kwestia, którą dotychczas pominęliśmy.Wydaje
się bowiem marginalna, ale stanowi pewien rys charakterystyczny zwyczajów predy-
kantów XIII wieku. W Konstytucjach Zakonu pojawia się sformułowanie wyraźnie
odróżniające prawa dominikanów od trzynastowiecznych ustaleń synodalnych, które
mogliśmy poznać wcześniej. W rozdziale poświęconym ciężkim przewinieniom, gdy
omawia się grzechy cielesne, czytamy:

Si quis autem quod Deus auertat. in peccatum carnis lapsus fuerit: ipsum non
solum supradicta pena. scilicet grauiori puniendum censemus. Si quis tale quid
extra monasterium commiserit: frater qui cum eo est studeat excessum eius
quam citius corrigendum prelato intimare. […] Si uero huiusmodi peccatum
occultum fuerit: disquisitione secreta secundum tempus et personam. condignam
agat penitentiam. Si quis autem peccauerit. et confiteri uoluerit socio suo illud
alias cognoscenti. frater confessionem eius non recipiat: nisi tali conditione ut
cum opportunitas fuerit ipsum possit proclamare.

Mowa zatem o wyjątkowej sytuacji ograniczającej możliwość wyboru spowiednika,
przed którym brat miałby się wyspowiadać z popełnionego grzechu cielesnego. Jak
mogliśmy zauważyć podczas omawiania prawa ustanawianego przez poszczególne
synody, ksiądz diecezjalny mógł wybrać spowiednika, który mu odpowiadał. Gdyby
taki nie był dostępny, mógł nawet odwlec moment spowiedzi do czasu, aż znajdzie
odpowiedniego księdza, któremu w sakramencie wyzna grzechy. Dominikanie w wy-
padku grzechów cielesnych stosują inną zasadę.Winny niemoże spowiadać się u socio
suo. Jak należy rozumieć ów zapis Konstytucji? Bracia byli zobowiązani, by wychodzić
z klasztoru tylko we dwóch, a nie pojedynczo. Jeśli któryś z nich podczas pobytu
poza klasztorem dopuściłby się przewinienia, a dokładnie grzechu seksualnego, drugi
powinien wyjawić przewinienie na kapitule win lub przełożonemu. Dlatego socjusz
winowajcy nie może być związany tajemnicą spowiedzi. Gdyby uprzednio wysłu-
chał spowiedzi brata, z którym przebywał poza klasztorem, nie miałby możliwości
ujawnienia przewinienia. Dodatkowy warunek, który pojawia się w tekście: „ut cum
opportunitas fuerit ipsum possit proclamare” dotyczy sytuacji, w której spowiednik
wie o grzechu współbrata nie ze spowiedzi. Wydaje się, że mamy tu do czynienia
Por. De grauiori culpa [w:] Constitutiones Antique Fratrum Prædicatorum, A.H. Thomas, dz. cyt.,

s. ; R. Creytens, Les Constitutions des Frères Prêcheurs, dz. cyt., s. ; Liber constitutionum,
AOP  ( – ), dz. cyt., s. . Zapis zmieniono w XIV wieku zgodnie z poleceniem kapituły:
„In capitulo de graviori culpa, ubi dicitur: si quis autem peccaverit et socio suo confiteri voluerit,
deleatur totum usque ibi: si quis autem de mala familiaritate”. MOPH , s. . Nowe brzmienie
przepisu potwierdzono ostatecznie w  roku. MOPH , s. .





. P 

z wyraźną przesłanką szerszego rozumienia pokuty, której bracia nie ograniczali do
pokuty sakramentalnej. Ciężkie występki należało odpokutować przez odprawienie
zadośćuczynienia nałożonego przez spowiednika i przez przeora, który nakładał
pokuty na braci oskarżających się bądź oskarżanych podczas kapituły. Warto zwrócić
uwagę, że wspomniana konstytucja zawiera nakaz zachowania dyskrecji odnośnie do
osoby, z którą lub wobec której brat dopuścił się grzechu. Wymagająca dyscyplina
dotyczyła zatem tylko dominikanów, którzy przez fakt podjęcia życia zakonnego
godzili się na dotkliwszy wymiar pokuty za swoje grzechy.

.. A  

W większości rytów średniowiecznych bezpośrednio przed mszą uroczystą odpra-
wiano obrzęd aspersji. U dominikanów nie stosowano go w wypadku wszelkich mszy
uroczystych, ale wyłącznie w niedziele. Obrzęd co do treści antyfony i wersetu różnił
się w zależności od okresu roku liturgicznego. Przebiegał jednak zawsze w takiej sa-
mej formie. Przed zakończeniem godziny kanonicznej, po której miała rozpocząć
się msza, kapłan wchodził wraz z ministrantami do chóru. Porządek wejścia był na-
stępujący: najpierw akolici, po nich subdiakon i diakon, na końcu celebrans. Wszyscy
byli już ubrani w alby, lecz bez dalmatyk i ornatu. Zatrzymywali się przed stopniami
prezbiterium w ustalonej kolejności: w pierwszym rzędzie akolici po lewej stronie
subdiakona, za którym w drugim rzędzie ustawiał się diakon, a z lewej jego strony ka-
płan. Wówczas kantorzy rozpoczynali śpiew antyfony. W tym czasie akolita ze stopni
ołtarza zabierał naczynie z wodą święconą i podawał je kapłanowi. Woda w naczyniu
była już pobłogosławiona, dlatego celebrans nie znaczył jej znakiem krzyża ani nie
odmawiał modlitwy poświęcenia, lecz odrazu skrapiał nią ołtarz główny. Rubryki
przestrzegają, by gest ten nie był przesadny: „cavens ne nimis de aqua super illud pro-
iiciat”. Po pokropieniu ołtarza kapłan kierował się w stronę chóru. Skrapiał wodą
diakona, subdiakona i akolitów, dalej kantorów (jeśli niedziela była świętem duplex
lub totum duplex), chór południowy i północny zgodnie z precedencją (od najstar-
szych, potem kleryków, a na koniec braci konwersów). O ile w nawie znajdowali się
wierni, wówczas naczynie z wodą święconą przejmował od celebransa wyznaczony
kapłan (odpowiednie oficjum znajdowało się w tabulæ officiorum, przydzielał je
kantor), który wychodził poza intermedium do ecclesiæ laicorum i tam skrapiał
wiernych. Celebrans natomiast wracał do schodów prezbiterium. Po powrocie
kapłan nie stawał obok diakona lecz zajmował miejsce bezpośrednio za nim (a więc
pomiędzy diakonem a pulpitem). Stąd też wygłaszał modlitwy na zakończenie
obrzędu. Najpierwwerset „Ostende nobis Dominemisericordiam tuam”, na który chór
Por. Ordinarium, dz. cyt., s. , nr n.
Ordinarium, dz. cyt., s. , nr .
Rubryki dodają, że jeśli przełożony miejsca znajdował się w lewym chórze lub przełożony wyższy

godnością od przeora był tam obecny, wtedy należało najpierw jego skropić wodą święconą,
a dopiero później chór prawy i dalej według opisanego porządku. Porównaj uwagi na stronie 
niniejszego opracowania.

Por. Ordinarium, dz. cyt., s. , nr .
Por. Ordinarium, dz. cyt., s. , nr .
Ordinarium nie dodaje, że chodzi o pulpit na środku chóru. Jest to jednak oczywiste, ponieważ

niedziela nie przewidywała lektury epistoły z pulpitu przed ołtarzem. Por. Ordinarium, dz. cyt.,
s. , nr . Także uwagi dotyczące układu przestrzennego chóru na stronie  w niniejszym
opracowaniu.





.. Aspersja i procesje

odpowiadał wezwaniem: „Et clamor meus ad te veniat”, a kapłan kontynuował przez
wygłoszenie dialogu przed oracją („Dominus vobiscum”). Po odpowiedzi chóru i „Ore-
mus”, zanosił modlitwę: „Exaudi nos Domine, sancte Pater omnipotens, æterne Deus
et mittere digneris sanctum Angelum tuum de cælis, qui costodiat, foveat, protegat,
visitet atque defendat omnes habitantes in hoc habitaculo. Per Christum Dominum
nostrum”. Wówczas asysta wraz z celebransem wracała do zakrystii, by tam na-
łożyć pozostałe szaty liturgiczne. Po ubraniu się w ornat, kapłan obmywał ręce.
Ordinarium zaznacza, że ręce należy obmywać zawsze, ilekroć kapłan przywdział
święte szaty. Brat odpowiedzialny za zakrystię (kleryk lub konwers) od wracają-
cych do zakrystii ministrantów odbierał naczynie z wodą święconą i udawał się do
konwentu, by pokropić nią cele braci i pozostałe pomieszczenia w klasztorze. Było to
zgodne nie tylko ze zwyczajem, ale również z sensem modlitwy na koniec aspersji.
Modlitwa pośrednio nawiązuje do szóstego rozdziału Księgi Izajasza, w którym czy-
tamy, jak serafin zstępuje z nieba, by oczyścić usta proroka. W zanoszonej prośbie
obok wątku oczyszczenia pojawia się również modlitwa o odwrócenie skutków Izaja-
szowego prorokowania — oziębłości, wyludnienia i zniszczenia. Widzimy zatem, że
z jednej strony w obrzędzie było istotne przygotowanie uczestników mszy świętej
do jej ofiarowania, z drugiej natomiast uświęcenie miejsca celebracji. Wskazuje na
to i tekst przytoczonej modlitwy, i zwyczaj pokropienia wodą święconą najpierw
ołtarza, a następnie pomieszczeń klasztornych.

Przez znaczną część roku liturgicznego antyfona na rozpoczęcie i zakończenie
obrzędu aspersji była zaczerpnięta z Psalmu : „Asperges me, Domine, hyssopo et
mundabor: lavabis me et super nivem dealbabor”. Werset śpiewany po antyfonie był
jednak wybierany zgodnie z okresem liturgicznym. Zazwyczaj również był to frag-
ment Psalmu : „Miserere mei Deus, secundum magnam misericordiam tuam”. Po
nim bez powtórki „Asperges me” następowało „Gloria Patri” i powtórzenie antyfony.
Odmienne wersety wykonywano w niedzielę Męki Pańskiej (piąta niedziela Wiel-
kiego Postu) oraz Niedzielę Palmową. Wówczas w miejsce „Gloria Patri” odmawiano
werset „Et secundum multitudinem miserationum tuarum, dele iniquitatem meam”.
W okresie paschalnym natomiast „Asperges me” zastępowano antyfoną „Vidi aquam
egredientem de templo a latere dextero, alleluia. Et omnes ad quos pervenit aqua ista,
salvi facti sunt et dicent: alleluia, alleluia”. Również werset w okresie paschalnym był
odmienny. W niedzielę Zmartwychwstania śpiewano „Hæc dies, quam fecit Dominus,
exultemus et lætemur in ea”. W kolejne niedziele wykonywano werset „Confitemini
Domino quoniam bonus, quoniam in sæculum misericordia ejus”, a w Zesłanie Ducha
Świętego „Emitte Spiritum tuum et creabuntur et renovabis faciem terræ”.Wwypadku
śpiewu „Vidi aquam” przy powtórce antyfony śpiewano jedynie jej drugą część (od
„Et omnes”). W czasie paschalnym śpiewano „Gloria Patri” po wspomnianych
wersetach. Wykonywane przez celebransa werset i oracja nie różniły się w zależności
od okresu liturgicznego.

Wspomnijmy jeszcze, że błogosławieństwo wody, która miała służyć do asper-
sji, znajduje się w Collectarium Prototypu na karcie r. Forma błogosławieństwa
Por. Ordinarium, dz. cyt., s. , nr .
Por. Ordinarium, dz. cyt., s. , nr .
Por. tamże. Przeciwnie postępowali premonstratensi, którzy obmywali ręce przed nałożeniem szat.

A. King uważa, że jest to jeden z elementów charakterystycznych dla rytów nadreńskich. Por. A.
King, Liturgies of the religious orders, dz. cyt., s. .

Por. Ordinarium, dz. cyt., s. , nr .





. P 

nie uległa zmianie przy kolejnych reformach i adaptacjach rytu dominikańskiego
i była używana w tej formie jeszcze w ostanim wydaniu ksiąg dominikańskich z 
roku. Obejmowała egzorcyzm soli i jej błogosławieństwo, egzorcyzm wody i jej
błogosławieństwo, zmieszanie soli z wodą przy wypowiadaniu odpowiedniej formuły
i wreszcie końcową modlitwę wspólnego błogosławieństwa wody z solą. Pamiętajmy,
że ze względu na specyfikę Zakonu w XIII wieku wigilia Niedzieli Zmartwychwsta-
nia i Zesłania Ducha Świętego nie obejmowała obrzędu błogosławieństwa źródła
chrzcielnego, wobec tego błogosławieństwo wody zmieszanej z solą było jedynym
jakiego używali dominikanie u początków istnienia Zakonu.

W cztery wyjątkowe uroczystości wyznaczono dodatkowy obrzęd wprowadza-
jący w celebrację Najświętszej Ofiary i tajemnicę dnia — procesję. Ordinarium Proto-
typu przewiduje, że w Niedzielę Palmową, Wniebowstąpienie Pańskie oraz w święta
Oczyszczenia i Wniebowzięcia Najświętszej Maryi Panny procesja sprawowana jest
bezpośrednio po aspersji, jeśli święto wypada w niedzielę. Układ i przebieg pro-
cesji za każdym razem jest podobny. Na czele procesji idzie kleryk lub — jeśli jest
ich za mało we wspólnocie — konwers niosący naczynie z wodą święconą, którą
będzie skrapiał drogę procesji. Za nim podążają dwaj akolici ze świecami, pomię-
dzy którymi znajduje się krucyferariusz z krzyżem. Za nimi postępują bracia „in
ordine suo”, a więc zgodnie z porządkiem starszeństwa — na początku najmłodsi, a za
nimi starsi. Kolumnę zamyka przeor, po którego prawej stronie idzie diakon niosący
relikwie. Po lewej stronie celebransowi towarzyszy subdiakon z książeczką zawie-
rającą odpowiednie modlitwy i antyfony (libellum processionalem). W opisanym
porządku bracia opuszczają chór przez drzwi znajdujące się pomiędzy prezbiterium
W mszale z  roku znajdujemy dwa odstępstwa od formy trzynastowiecznej. Po pierwsze przy

błogosławieństwie soli brakuje „et sanctificare” ze znakiem krzyża. Po drugie brakuje znaku krzyża
na „sanctifices” przy modlitwie końcowej. Por. Missale iuxta ritum Ordinis Prædicatorum, Romæ
, s. []–[].

Zakon nie pełnił posługi sakramentalnej dla wiernych w zakresie udzielania chrztów i bierzmo-
wania, a także sakramentu małżeństwa. Prototyp zawiera jedynie obrzęd wiatyku, namaszczenia
chorych, spowiedzi i pogrzebu. Co prawda w późniejszych mszałach niekiedy pojawiają się obrzędy
błogosławienia źródła chrzcielnego jako dodatek na ostatnich stronach ksiąg. Bracia bowiem wraz
z rozwojem Zakonu przejmowali również obowiązki parafialne. Księgi odzwierciedlają tę tendencję.
Obrzędy benedictio fontium znajdziemy w wydaniu Missale iuxta ritum sacri Ordinis Prædicato-
rum S.P.N. Dominici, Romæ , s. –. Ale brakuje go w wydaniach poprzednim: Missale
secundum Ordinem Fratrum Prædicatorum iuxta decreta capituli generalis Salmanticæ, anno Do-
mini 1551 celebrati, reformatum [per Angelum Bettinum] & authoritate Apostolica comprobatum,
Paryż  i jego pierwowzorze Missale secundum ordinem Fratrum Predicatorum juxta decreta
Capituli generalis Salmantice, Anno domini 1551, Wenecja  i kolejnym po nim Missale Sacri
Ordinis Prædicatorum venerabilis patris fr. Nicolai Rodulfii eiusdem Ordinis generalis magistri
iussu impressum, Romæ . Również ceremoniały Jasińskiego, Cianti’ego i Jandela milczą na
temat błogosławieństwa wody chrzcielnej w wigilię paschalną.

Dopiero mszał z  roku, edycja za kadencji generała A. Fernandeza, zawiera obrzędy Triduum
odnowione zgodnie z reformą Piusa XII z  roku. Wtedy też w liturgii Zakonu Braci Kazno-
dziejów pojawia się po raz pierwszy błogosławieństwo źródła chrzcielnego, jako element liturgii
Triduum. I tym razem poprzedzone jest rubryką „jeśli w kościele znajduje się źródło chrzcielne”.
Por. Missale iuxta ritum Ordinis Prædicatorum. auctoritate Apostolica approbatum reverendissimi
patris Aniceti Fernandez eiusdem ordinis magistri generalis iussu editum., Rzym , s. –.

Za każdym razem wspomina o tym Ordinarium: „si Dominica fuerit, aqua more solito aspergatur”.
Por. Ordinarium, dz. cyt., nr , s. n oraz nr , s. n. Wniebowstąpienie Pańskie jest pod
tym względem wyjątkiem, ponieważ zawsze wypada w czwartek. Dlatego naczynie z wodą jest
przygotowane specjalnie do wykorzystania wyłącznie w trakcie procesji.

Z wyjątkiem uroczystości Oczyszczenia, gdy podobnie jak pozostali bracia niesie świecę
Processionarium Prototypu opisaliśmy na s. .





.. Aspersja i procesje

i stallami, przez które wychodzą na krużganki, gdzie będą celebrowane dwie ko-
lejne stationes. Pierwsza stacja ma się odbyć w pierwszej części krużganków. Drugie
zatrzymanie nastąpi w trzeciej części krużganków. Oznacza to, że jeśli kościół był
orientowany, pierwsza stacja miała miejsce we wschodnim, a druga w zachodnim
skrzydle krużganków. Podczas kolejnych stacji niosący krzyż i świece zwracają się
twarzami w stronę braci. Wówczas krzyż odwraca się do idących w procesji, ale
ministranci pozostają zwróceni w stronę krucyfiksu. Podczas stacji bracia ustawieni
w procesji zwracają się do siebie nawzajem, jakby znajdowali się w stallach. Brat
niosący naczynie z wodą święconą na czas zatrzymania stawia je przed krzyżem.
Sam zajmuje ostatnie miejsce w swoim chórze, jeśli jest bratem klerykiem, bądź za
krzyżem jeśli jest konwersem. W trakcie pierwszej i drugiej stacji nie dzieje się żadna
dodatkowa akcja liturgiczna. Bracia dokańczają śpiew przewidzianej na czas procesji
antyfony, a gdy ją skończą, ruszają dalej. Przy drugiej stacji śpiewa się przewidziane
responsorium, którego werset wykonuje dwóch braci pośrodku chóru. Po wersecie,
gdy zaczyna się śpiew powtarzanej części responsorium, procesja rusza ponownie.
Na każde ze świąt przewidziane są odpowiednie śpiewy — antyfony i responsoria.

Procesją wzorcową dla pozostałych jest odprawiana w Niedzielę Palmową. Do
przebiegu tejże odwołują się rubryki Ordinarium przy omawianiu kolejnych przypad-
ków. Dotyczy to jednak początku i dwóch pierwszych stacji oraz zakończenia obrzędu.
WNiedzielę Palmową przed rozpoczęciem procesji błogosławi się i święci palmy oraz
wykonuje się Ewangelię o przybyciu Chrystusa do Jerozolimy. Forma ostatniego
zatrzymania odbywa się w formie specyficznej wyłącznie dla tego dnia. Przyjrzyjmy
się mu pokrótce. Podczas trzeciej stacji procesja palmowa zatrzymuje się przed wej-
ściem do chóru, które znajduje się w intermedium lub też przed wejściem do samego
kościoła. Wobec tego wykorzystuje boczne wejście prowadzące z krużganków do
kościoła lub też główne drzwi kościoła w ścianie zachodniej. Po zatrzymaniu się bra-
cia, z wyjątkiem krucyferariusza i akolitów trzymających świece, klękają i wykonują
antyfonę Ave Rex. Wszyscy pozostają zwróceni do krzyża. Po słowach „Redemptor
mundi” wstają, a dwóch wyznaczonych przez kantora braci wchodzi do chóru lub
kościoła i zamknąwszy drzwi, zwraca się w stronę braci, by zaśpiewać najpierw część
wspólną, a później wersety śpiewu Gloria laus. Chór odpowiada znajdującym się
w ecclesiæ fratrum śpiewakom, powtarzając pierwszą część śpiewu, którą też wyko-
nuje po każdym z wersetów. Po ostatnim wersecie śpiewacy otwierają drzwi i wracają
na swoje miejsce w procesji, która ponownie rusza w towarzyszeniu responsorium
Ingrediente. Bracia podchodzą kolejno do stopni prezbiterium, zostawiają tam palmy
i zajmująmiejsca w stallach. Krucyferariusz z krzyżem stoi na stopniach prezbiterium
aż do końca obrzędu. Ministrant niosący naczynie z wodą usuwa się do zakrystii,
a pozostali posługujący ustawiają się tak jak na początku obrzędu aspersji. Po werse-
cie i oracji przeor z asystą udają się do zakrystii, by celebrans mógł nałożyć ornat do
odprawienia mszy.

Zakończenie procesji w każde z czterech wspomnianych świąt przebiega tak
Pamiętajmy, że „collocet se ultimum in choro suo” oznacza miejsce na szczycie procesji, a nie na jej

końcu. Bracia bowiem w procesji ustawieni są w porządku rosnącej godności. Najniższe miejsce
zajmują najmłodsi, dlatego właśnie przy nich staje posługujący ministrant. Por. Ordinarium, dz.
cyt., nr , s. .

Por. odnośnie do Wniebowstąpienia Pańskiego Ordinarium, dz. cyt., nr , s. n; Oczyszczenia
NMP tamże, nr , s. n; Wniebowzięcia NMP tamże, nr , s. n. W wypadku ostatniego
z wymienionych świąt teksty zawierają więcej responsoriów niż zwykle.

Por. Ordinarium, dz. cyt., nr , s. .





. P 

samo — obejmuje odpowiedni werset i orację. Różnice dotyczą wyłącznie trzeciej
stacji i zestawu śpiewów przewidzianych na dany dzień. Wariantowość sprowadza
się zatem do tego, że we Wniebowstąpienie, Oczyszczenie i Wniebowzięcie Najświęt-
szej Dziewicy ostatnia stacja ma miejsce w czwartej — równoległej do kościoła —
części krużganków. Po jej zakończeniu bracia wchodzą do świątyni i zajmują swoje
miejsca w stallach. Tym razem używają zwykłego wejścia do chóru, które znajduje
się pomiędzy prezbiterium a stallami. Dodatkowo w ramach omawiania różnic warto
nadmienić, że podczas procesji w uroczystość Oczyszczenia NMP bracia niosą za-
palone świece, które— podobnie jak palmy w Niedzielę Palmową — są święcone
przed rozpoczęciem pochodu. Po powrocie z krużganków nie składają ich jednak na
schodach prezbiterium, lecz zatrzymują aż do czasu ofiarowania, kiedy przekażą je
przeorowi odprawiającemu mszę.





 

ANALIZA ORDO MISSÆ MAIORIS ALTARIS

Nawiązując do analogii pomiędzy liturgią a teatrem, możemy stwierdzić, że w po-
przednich rozdziałach opisaliśmy powstanie sztuki, scenę wraz ze scenografią, ak-
torów i kostiumy oraz rekwizyty, którymi będą się posługiwać, a także ich osobiste
przygotowanie do „zagrania” dramatu.

W tym rozdziale zajmiemy się analizą ceremonii składających się na celebrację
mszy konwentualnej w dni rytu zdwojonego. Będziemy starali się zwrócić uwagę
na elementy specyficzne, zależne od rangi dnia i okresu liturgicznego. Posługując
się schematem przedstawionym na stronie , przeprowadzimy rekonstrukcję i ana-
lizę liturgii eucharystycznej w formie zapisanej w Prototypie liturgii dominikańskiej.
Aby uzupełnić ten obraz, będziemy odwoływać się do źródeł późniejszych tak, by
opracowanie tematu objęło cały wiek XIII. Rekonstruowany obrzęd będziemy ze-
stawiać z wybranymi zwyczajami liturgicznymi, powszechnymi w tamtym czasie
w Kościele, w szczególności: rzymskim, cysterskim, premonstrateńskim i francisz-
kańskim. Przede wszystkim będzie interesował nas aspekt praktyczny celebracji,
niekiedy jednak pozwolimy sobie na komentarz dotyczący duchowości i pobożno-
ści pierwszych pokoleń braci kaznodziejów. W kolejnych zagadnieniach — zgodnie
z przyjętą metodologią — będziemy analizować ceremonie składające się na mszę
świętą, którą celebrowała wspólnota średniowiecznych dominikanów przy ołtarzu
głównym, a więc tym, w którym znajdował się Najświętszy Sakrament. Na koniec
wykroczymy poza ramy przyjętego podziału mszy i omówimy zagadnienie przyjmo-
wania komunii świętej przez braci. W ten sposób mamy nadzieję uzyskać pełen obraz
celebracji eucharystycznej, jaka miała miejsce w . poł. XIII wieku w klasztorach
Zakonu Braci Kaznodziejów.

.. I

W tym punkcie zajmiemy się analizą obrzędów od początku mszy do hymnu Chwała
na wysokości. Pamiętamy, że konwent zgromadził się już w stallach. Asysta przygo-
towuje się do celebracji w zakrystii, gdzie wyznaczony do odprawienia mszy kon-
wentualnej kapłan nakłada ornat, obmywa ręce i wraz z posługującymi rusza do
prezbiterium.

... Officium

Po aspersji rozpoczyna się właściwa celebracja mszy świętej. Początek Eucharystii
wyznacza śpiew officium. Według średniowiecznej tradycji antyfonalny śpiew na po-
czątku mszy — introit — wprowadził do liturgii rzymskiej papież Celestyn. Należy
tu wspomnieć o pewnej dwuznaczności, jaka panuje w księgach dominikańskich,
 „Cœlestinus papa constituit, ut psalmi Davidi cl ante sacrificium canerentur antiphonatim ex

omnibus, quod antea non fiebat, sed epistola tantum et evangelium legebantur”, Innocentius III,
De sacro altaris mysterio, PL , . Cytat objaśniano wielokrotnie, nadając mu następujący
sens: „Papież Celestyn nakazał, aby [wyjątki] ze  Psalmów Dawidowych śpiewać w formie
antyfon, czego wcześniej nie czyniono, ale czytano samą epistołę i Ewangelię”. Por. liczne cytowania





. A Ordo missæ maioris altaris

zarówno w tych z omawianego okresu, jak i w późniejszych. Mianowicie w Ordina-
rium i komentarzach do liturgii mówi sie o „introitus”, a rubryki w Correctorium
Humberta i w szczególności formularze mszalne mówią przeważnie o „officium”.
Wynika to stąd, że introit funkcjonował u dominikanów jako termin szerszy. Jak
widzieliśmy powyżej, Hugo stosował go do określenia większej części mszy, a nie
tylko do określenia jednego ze śpiewów. „Officium” w okresie nas interesującym było
w Kościele terminem wieloznacznym. Od pierwszego śpiewu na mszy nazywano na
przykład cały komplet śpiewów eucharystycznych przewidzianych na dany dzień.
Mimo tej dwuznaczności zwyczaj określania antyfony na wejście słowem „officium”
utrzymał się w Zakonie aż do zniesienia rytu dominikańskiego w  roku. Równo-
legle używano drugiej nazwy — „introitus” — stosowano ją przeważnie w rubrykach.
Wyrazistym przykładem wykorzystywania jednocześnie dwóch terminów jest — po-
chodzący z późniejszego okresu — zapis z mszału dominikańskiego z  roku,
który w rubryce o antyfonie Ad te levavi, officium na I niedzielę Adwentu, mówi:
„Hoc modus repetandi Introitum missae servabitur per totum annum”. W niniejszym
opracowaniu, postępując zgodnie z rubrykami z formularzy mszalnych Prototypu,
zdecydowaliśmy się na używanie terminu „officium” w odniesieniu do śpiewu wyko-
nywanego na rozpoczęcie celebracji mszy świętej. Zarazem należy jednak pamiętać
o stałej praktyce używania drugiego terminu.

Problem nazwy śpiewu na rozpoczęcie mszy nie sprowadza się jedynie do roz-
strzygnięcia, który termin będzie używany. Pojawienie się w kontekście mszalnego
śpiewu nazwy „officium” może świadczyć o rodowodzie liturgii dominikanów i być
śladem jej wpływu na inne ryty. „Introitus” jest terminem zaczerpniętym z liturgii
rzymskiej, „officium” natomiast z liturgii mozarabskiej. Nieuprawnione byłoby na
tej podstawie wyciągnięcie wniosku o mozarabskim rodowodzie rytu dominikań-
skiego. Szukając śladów wzajemnych wpływów rytu braci kaznodziejów i innych
liturgii Kościoła zachodniego, zwróćmy uwagę, że interesującego nas terminu używali
oprócz dominikanów kartuzi, karmelici, a w średniowiecznym ordinarium również
premonstratensi.

Mimo stosowania tej samej nazwy dominikanie używali charakterystycznej formy
śpiewu. Introit to śpiew składający się z antyfony (oznaczanej dalej symbolem „A”),
wersetu („V”) i Gloria Patri („G”) śpiewanych w odpowiednim porządku. W Prototy-
pie Humberta zbiór oficjów znajduje się w Graduale, w którym zanotowano antyfony
i wersety śpiewów. Przyjrzyjmy się przykładowi (ilustracja .).

Najpierw wykonywana jest antyfona. W tym przypadku „Spiritus Domini re-
plevit orbem terrarum alleluia et hoc quod continet omnia scientiam habet vocis
alleluia alleluia alleluia”. Następnie werset: „Confirma hoc deus quod operatus es in
nobis a templo tuo quod est in Iherusalem” wykonywany na melodię psalmu w tonie,
w którym skomponowana została antyfona. W tym przypadku antyfona zapisana jest
w tonie ósmym, dlatego słowa wersetu zaczerpnięte z Psalmu  zostały podpisane
pod melodię ósmego tonu. Zazwyczaj w officium występuje tylko jeden werset za-

powyższego w: De catholicæ Ecclesiæ Divinis Officiis ac ministeriis varis vetustorum fere omnium
Ecclesiæ Patrum ac Scriptorum Libri, Romæ ; tam też np.: A.F. Alcuini, De divinis officiis liber,
s. .

 W taki sposób opisuje go Pseudo-Hugo od św. Wiktora: „Introitus, qui dicitur officium, quia per
ipsum inchoamus missae officium…”, Speculum Ecclesiae, PL , .

 Missale conventuale juxta Ritum Fratrum Praedicatorum, Romae , s. .
 Por. m.in.: G.G. Sölch OP, Die Anfänge der Dominikanerliturgie, dz. cyt., s. .
 Tamże.





.. Introitus

czerpnięty z Księgi Psalmów lub innych ksiąg Pisma Świętego. Po wersecie wykonuje
się śpiew Gloria Patri w tym samym tonie psalmowym co werset.

Prototyp w Graduale pod odpowiednią datą, a więc tam, gdzie notuje właściwą
antyfonę officium, przytacza jedynie początek i schemat zakończenia Gloria Patri, by
w ten sposób zaznaczyć, której melodii należy użyć. Gloria Patri rozpisana w całości
na melodie ośmiu tonów znajduje się na samym początku Graduale (f. r). W na-
szym przykładzie słowo „Gloria” podpisane zostało pod melodią: g-a-g-c. Zgodnie
z zaleceniem rubryk Ordinarium na koniec officium powtarza się antyfonę. Struk-
tura całego śpiewu wygląda więc następująco: A–V–G–A. W tym samym miejscu
Ordinarium zaznacza, że w ten sposób wykonuje się śpiew zawsze, z wyjątkiem
tygodni od Niedzieli Męki Pańskiej do Paschy wyłącznie oraz we wszystkich mszach
za zmarłych (missa pro defunctis). W wymienione dni nie śpiewa się Gloria Patri,
a więc wówczas śpiew przyjmuje formę A–V–A. Dodatkowo Ordinarium zaznacza
wyraźnie, że „nunquam autem triplicatur”. Wobec tego u dominikanów introit
nigdy nie przyjmował formy A–V–A–G–A, która była powszechnie stosowana czy
to w innych zakonach, czy w rycie rzymskim sprzed  roku. Przyjrzymy się tym
dwóm kwestiom bliżej.

Zwyczaj pomijania Gloria Patri w okresie pasyjnym był powszechny. Dość późno
pojawiają się jego eksplikacje, ale wydaje się na tyle oczywisty, że nie wymagał do-
datkowych wyjaśnień. Prawdopodobnie bowiem jedynym powodem takiego postępo-
wania była wola podkreślenia pokutnego charakteru tegoż okresu. J. Jungmann SJ i P.
Parsch widzą w kolejnych dniach okresu pasyjnego narastające ogołocenie. W Wielką
Sobotę w ogóle nie ma introitu, a w Wielki Piątek nie tylko on sam został usunięty
ale również Kyrie i kolekta. Podobnie w mszach pro defunctis obowiązywała zasada
wyrażania pokuty i smutku przez usunięcie doksologii z officium, a jak zobaczymy
później, także innych uroczystych wezwań z rytu mszy.

Zakaz odmawiania officiumw formie potrójnej (A–V–A–G–A) świadczy o tym, że
dominikanie znali taką formę śpiewu na rozpoczęciemszy, amoże przed ostatecznym
wprowadzeniem Correctorium również ją stosowali. W złotym okresie średniowiecza
znano dwie zasadnicze formy odmawiania introitu, które stosowano w zależności
od rangi dnia. Przytoczmy dwa świadectwa. Pierwsze pochodzi z Explicatio Jana
Beletha z XII wieku: „[Introitus] diebus profestis bis cani solet, in solemnitatibus
vero ter. Qandoque intermiscentur tropi”. Drugie świadectwo pochodzi z Consue-
tudines Cluniaci: „In dominicis diebus ad maiorem missam Introitus post versum
dimidius solet recitari, post Gloria Patri totus”. Przypomnijmy jeszcze cytowany
 W późniejszych, niedominikańskich traktatach o mszy świętej rozróżniano introity doskonałe

i niedoskonałe ze względu na odpowiedniość wersetu i antyfony. Jeśli antyfona i werset pochodziły
z tego samego psalmu lub tej samej księgi Biblii, wówczas złożony z nich introit nazywano dosko-
nałym, i odwrotnie, jeśli źródła były różne, introit był niedoskonały. Por. J. Jungmann SJ, Missarum
Sollemnia, dz. cyt., t. , s. nn.

 Ordinarium, dz. cyt., s. , nr .
 Niedziela przed Niedzielą Palmową (czyli przed Ramis Palmarum).
 Tamże.
 J. Jungmann SJ powołuje się dopiero na Rationale Durandusa (VI, , ).
 J. Jungmann SJ, Missarum Sollemnia, dz. cyt., t. , s. ; P. Parsch, Rok liturgiczny, Poznań , t.

, s. .
 J. Jungmann SJ, Missarum Sollemnia, dz. cyt., t. , s. nn.
 PL , . Podobnie PL , , oraz G. Durandus, Rationale divinorum officiorum, Lyon 

oraz Madryt , IV, , . i . Dalej jako: „Durandus, Rationale”.
 PL , .





Ilustracja .: Folio r Prototypu. Lewa kolumna u góry: officium na dzień Pięćdziesiątnicy
„Spiritus Domini replevit orbem terrarum”.





.. Introitus

wyżej fragment z traktatu Hugona, a uzyskamy zbiór tekstów pochodzących z róż-
nych tradycji, które potwierdzają częste stosowanie introitu w formie A–V–A–G–A
w dni świąteczne. Dodatkowo zauważmy, że mowa jest powyżej o tropach i o częścio-
wym powtarzaniu antyfony pomiędzy wersetem a Gloria Patri. Widzimy więc, że
rozwiązanie dominikanów było specyficzne i znacznie skracało śpiew. Dominikanie
w tym przypadku porzucili nawet zwyczaje cystersów i premonstratensów, na których
wzorowali się w wielu kwestiach. Wobec tego wzmocnienie rubryki o introicie, który
nigdy nie przyjmuje formy potrójnej, nie powinno już dziwić. Ciekawsze jest jednak
to, że w tej kwestii dominikanie postępują za rytem Innocentego III, czyli podobnie
jak siostrzany zakon żebraczy, franciszkanie. Innocenty III w swoim Ordo missæ
umieszcza introit w formie A–V–G. W komentarzu do mszy wyjaśnia: „Interea
chorus concinit antiphonam ad Introitum quam repetit interposita gloria Trinita-
tis”. Również dalsze wyjaśnienia papieża nie pozostawiają wątpliwości: „Antiphonæ
repetitio, multiplicationem clamoris insinuat”. Mowa tu o powtórzeniu antyfony po
wcześniejszym Gloria Patri, a więc dokładnie tak jak u dominikanów: A–V–G–A.
Podobny zapis znajdujemy w późniejszym o blisko  lat Ordo Missalis Fratrum
Minorum Haymona z Faversham: „Intr. «Ad te levavi» ps. «Vias tuas». Sequitur
immediate «Gioria patri». Quo finito, repetitur introitus «Ad te levavi». Et iste mo-
dus repetendi introitum servatur per totum annum, cum dicitur «Glorta patri» post
introitum etiam in duplicibus festis”.

Dodatkowo wymaga wyjaśnienia, kto wykonuje poszczególne części officium.
Niestety nie dysponujemy tu jednoznacznymi rubrykami. Posłużmy się wobec tego
świadectwami pośrednimi. Kilku wskazówek dostarcza sam zapis śpiewu. Oddziele-
nie incipitu (w naszym przykładzie słowa „Spiritus”) dwiema pionowymi kreskami
(„duas virgulas simul junctas”) od reszty wersetu oznacza zaśpiew kantora lub kan-
torów, a następnie przyłączenie się chóru lub drugiego kantora. Podobna sytuacja
występuje na początkuwersetu i na początkuGloria Patri. Możemy być prawie pewni,
że w dominikańskiej liturgii do rozpoczynającego śpiew kantora przyłączał się cały
chór, ponieważ śpiew zanotowany został w Graduale, księdze chórowej, nie ma go
natomiast w Pulpitarium, które służyło wyłącznie kantorom do wykonywania ich
części śpiewów. W Pulpitarium znajdujemy jedynie incipity poszczególnych części
officium, nie ma w nim rozpisanych ani wersetów, ani Gloria Patri w poszczególnych
tonach psalmowych. Odwrotną sytuację będziemy obserwować przy omawianiu
responsoriów mszalnych, gdy werset będzie zanotowany w Pulpitarium, a brakuje go
w Graduale. Charakterystyczny znak „ V”, który pojawia się przed wszystkimi par-
tiami solowymi w Prototypie, również w przypadku officium sygnalizuje rozpoczęcie
frazy wykonywanej przez kantora. Jednak dwie złączone virgulae zaraz po inicjum
 „W dni świąteczne — ku chwale Trójcy — [wykonuje się] introit potrójny [A–V–A–G–A]. Jednak

tylko jeden razwypowiada się „ChwałaOjcu” dla uczczeniaWcielenia.W innych dniach dwukrotnie
wygłasza się [introit] dla uwielbienia boskiej i ludzkiej natury, które są połączone w Osobie Syna
Bożego [A–V–G–A].” Hugo de St. Caro, Tractatus…, dz. cyt., s. .

 Por. Innocentius III, Ordo missæ, PL , A.
 Innocentius III, De sacro altaris mysterio, PL , C.
 Tamże, D.
 Samo słowo „antiphona” komentatorzy średniowieczni wywodzili z greckiego słowa oznaczającego

echo: „Antiphona Græce, dicitur «vox reciproca»”. Tamże, B.
 S.J.P. van Dijk OFM, Ordines of Haymo of Faversham, dz. cyt., s. .
 Analiza utworów pozamszalnych potwierdza powyższą tezę. Wszystkie śpiewy zarezerwowane

dla kantorów lub przez nich prowadzone znajdują się w Pulpitarium, a niekiedy wyłącznie w nim.
Śpiewy chóru zanotowane są w Graduale lub odpowiednio dla liturgii godzin w Antiphonarium.





. A Ordo missæ maioris altaris

wersetu oznaczają przyłączenie się do solowego śpiewaka reszty chóru, a nie drugiego
kantora. Taki wniosek wyciągamy na podstawie braku tego śpiewu w Pulpitarium.
O ile mniejsze zdumienie może budzić werset śpiewany przez chór, o tyle wydaje się
zupełnie nieoczywiste, że również Gloria Patri śpiewał cały chór. Obserwujemy tu
identyczną sytuację. Ponownie odpowiednie melodie dla Gloria Patri znajdują się na
początku Graduale, a nie ma ich w Pulpitarium. Wobec tego wydaje się, że incipity
kolejnych części officium śpiewał kantor lub kantorzy, a resztę antyfony, wersetu
i Gloria Patri wykonywał chór. Dalsza analiza pozostałych śpiewów mszalnych
pozwoli wysunąć bardziej szczegółowe wnioski na temat tego, ilu było kantorów i czy
śpiewali oni inicjum przy powtórzeniu antyfony.

Officium towarzyszy odpowiednia akcja liturgiczna. Asysta nie od razu opuszcza
zakrystię, czeka natomiast, aż rozpocznie sięGloria Patri śpiewana po wersecie lub —
jeśli Gloria Patri nie jest śpiewana — aż rozpocznie się werset. Wówczas dopiero
kierują się do ołtarza. Ministranci z celebransem wchodzą do chóru w następującym
porządku: najpierw akolici ze świecami na odpowiednich świecznikach, dalej sub-
diakon z Evangelistarium i diakon z Missale, za nimi kapłan z dłońmi złączonymi
na piersiach. Ordinarium opisuje nawet sposób, w jaki należy trzymać wymienione
księgi: mają one znajdować się na wysokości piersi, od spodu podtrzymywane lewą
ręką, a za grzbiet trzymane prawą. Zarówno przy procesji z ewangeliarzem i przed
lekturą epistoły, jak i przy zakończeniu mszy rubryki będą odwoływać się do opisa-
nego w tym miejscu sposobu trzymania ksiąg.

Zastanawiające jest, że przepisy Prototypu powstrzymują asystę w zakrystii, a nie
nakazują wspólnego rozpoczęcia celebracji. Dzieje się tak, jak można przypuszczać,
z dwóch powodów. Po pierwsze chór natychmiast po zakończeniu śpiewu Asperges
me przystępuje do wykonania officium. Liturgia średniowiecznych dominikanów —
jak jeszcze wielokrotnie będziemy mogli to obserwować — unikała ciszy i braku akcji,
oczekiwanie w milczeniu byłoby więc co najmniej nienaturalne. Wobec tego asystu-
jący, a w szczególności celebrans nie dysponowali dodatkowym czasem, w którym
mogliby przygotować się do mszy. Drugi powód, jaki się tutaj nasuwa, to wybór
odpowiedniego momentu na wejście asysty z celebransem. Prawdopodobnie zamysł
średniowiecznych kaznodziejów był taki, by uzgodnić początek kolejnej części offi-
cium z pojawieniem się kapłana, co nie tylko porządkowało liturgię, ale nadawało
pojawieniu się kapłana sens teologiczny. Gdy momentem wejścia celebransa z mini-
strantami był początek Gloria Patri, wówczas cały chór wykonywał głęboki skłon.
Początek wersetu jako moment wejścia asysty był mniej teatralny, ale równie wy-
mowny. Z punktu widzenia samej praktyki liturgicznej i nadrzędnej w reformach
dominikańskich chęci uporządkowania celebry w introicie oczekiwano kolejnej klau-
zuli, która podkreśli wagę skromnej — jak mogłoby się wydawać — akcji liturgicznej.
Wprowadzenie ładu wydaje się jednak zbyt słabym argumentem dla uzasadnienia
omawianej rubryki. Komentatorzy wyjaśniają, że antyfona jest prośbą o przyjście
 Owszem, w Pulpitarium znajdziemy melodie Gloria Patri, ale są to melodie stosowane poza mszą,

a dokładnie w responsoriach matutinum i nieszporów.
 Taką formę wykonawczą (z właściwym dla swojego czasu uwzględnieniem organów) potwierdza

rownież C. Jasinski OP, Cæremoniale Missæ, dz. cyt., s. . Zmiana, którą znajdujemy u C. Jasin-
skiego OP, dotyczy podziału Gloria Patri. U niego chór włącza się dopiero od słów „Sicut erat”.
W Prototypie nie ma jednak żadnych wskazówek, czy to w rubrykach, czy to w zapisie śpiewu,
które sugerowałyby takie wykonanie.

 Ordinarium, s. , nr , oraz Prototyp, f. v.
 Tamże.





.. Introitus

Ilustracja .: Rycina przedstawiająca sposób trzymania kielicha w procesji do mszy cichej.
Źródło: Quomodo sacerdos se præparare debet ad Missam w Missale Sacri
Ordinis Prædicatorum venerabilis patris fr. Nicolai Rodulfii eiusdem Ordinis
generalis magistri iussu impressum, Romæ , s. .

Chrystusa, a pojawienie się kapłana jest jej spełnieniem. Wobec tego jest istotne, że
właśnie w tych określonych momentach w prezbiterium pojawia się kapłan, którego
przez większość roku „wita się” głębokim pokłonem. W obu przypadkach zaś od
samego początku liturgia Eucharystii buduje napięcie dramatyczne, które w tym
miejscu opiera się na schemacie: prośba — oczekiwanie — spełnienie — pokłon.

Wraz z rozpoczęciem śpiewu Gloria Patri kapłan i asysta zatrzymują się przed
ołtarzem, co oznacza: przed schodami ołtarza. Stają tam w następującym porządku:
celebrans pośrodku, po prawej jego stronie diakon, a po lewej subdiakon, akolici
na skraju po obu stronach. Za moment zaczną modlitwy u stopni ołtarza, chór
będzie natomiast kontynuował śpiew officium, a potem Kyrie eleison. Również kapłan
z asystą w odpowiednim momencie odmówią introit. Dlatego po omówieniu modlitw
u stopni ołtarza, przyjdzie nam na krótko wrócić do tematu officium.

... M   

Modlitwy u stopni ołtarza rozpoczynają się z chwilą, gdy celebrans wraz z ministran-
tami zatrzyma się na środku prezbiterium. Najpierw kapłan do asysty — zwrócony
twarzą w stronę mensy — wypowiada wers: „Confitemini Domino, quoniam bonus”.
Asystujący odpowiadają mu również tylko jednym wersem: „Quoniam in saeculum
misericordia eius”. Celebrans wraz z diakonem i subdiakonem pochylają się, lecz —
jak zaznaczają rubryki — nie klękają, akolici natomiast, odwróciwszy się twarzami
do celebransa, stoją wyprostowani w milczeniu. W takim układzie rozpoczynają
odmawiać Confiteor. Taka forma modlitw u stopni ołtarza i ich porządek jest jedną
z cech charakterystycznych liturgii dominikanów, dlatego Missale conventuale pod-
kreśla, że tu opuszcza się wszystkie inne modlitwy, które zazwyczaj odmawiane są
przez „saeculares”. Czego dominikanie nie odmawiali? Tradycja modlitw u stopni
 Zacytujmy w tym miejscu podobne uzasadnienie Innocentego III: „Przyjście kapłana oznacza

przyjście Chrystusa, a antyfona, którą się mówi w introicie, oznacza pragnienie Jego przyjścia”.
Innocentius III, De sacro altaris mysterio, PL , C.

 Por. Ordinarium, dz. cyt., s. , nr .
 Prototyp, f. v.





. A Ordo missæ maioris altaris

ołtarza już w XI wieku była umocniona i przybierała formy budowane na stosun-
kowo spójnym schemacie, mimo że wciąż są traktowane jako prywatne modlitwy
celebransa. Najczęściej modlitwy te obejmowały dialog celebransa i asysty oparty
o treść Psalmu  (Judica me Deus), niekiedy z dołączonym dialogiem i modlitwą
Aufer a nobis. Jeśli zdarzały się odstępstwa od tego schematu, dotyczyły najczęściej
antyfon, długości dialogu, tekstu modlitwy Confiteor. Dla nas najbardziej interesu-
jące są powszechne praktyki trzynastowieczne. Ryt Innocentego III jest ich dobrym
przykładem. W przywoływanym już Ordo missæ papieża modlitwy u stopni są bar-
dzo rozbudowane. Kapłan najpierw znaczy się znakiem krzyża, następnie odmawia
w dialogu z posługującymi Inroibo ad altare Dei i Judica me Deus, na zakończenie
werset „Adjutorium nostrum in nomine Domini” i wreszcie Confiteor. Ostatnia mo-
dlitwa składa się w sumie z czterech części: uznania własnych win przez celebransa,
modlitwy ministrantów o odpuszczenie mu grzechów, paralelnego wyznania asysty
i modlitwy kapłana w jej intencji. Po modlitwie następuje absolucja i kolejny dialog
( wezwania i  odpowiedzi), na zakończenie modlitwa Aufer a nobis. Dodajmy,
że w Confiteor poza wezwaniem do Maryi Panny przywoływano wstawiennictwo
świętych Piotra i Pawła, Michała Archanioła i Jana Chrzciciela.

Jeszcze bardziej rozbudowany schemat modlitw u stopni przedstawia Indutus
planeta:

V. Introibo ad altare dei. R. Ad deum qui letificat iuuentutem meam. Ps. ludica
me deus cumGloria patri.Deinde repetatur Ant. «Introibo [ad altare dei]». R. Ad
deum [qui letificat iuuentutem meam]. V. Adiutorium nostrum [in nomine do-
mini]. R. Qui fecit [celum et terram]. Deinde faciet confessionem inclinatus
profunde et stet taliter inclinatus donec responsum fuerit «Misereatur tui» etc.
Et tunc erigens se facit absolutionem, qua facta dicit: V. Deus tu conuersus
[viuificabis nos]. R. Et plebs [tua letabitur in te]. V. Ostende nobis domine [mise-
ricordiam tuam]. R. Et salutare tuum [da nobis]. V. Domine exaudi [orationem
meam]. R. Et clamor [meus ad te veniat]. V. Dominus vobiscum. R. Et cum
spiritu tuo. V. Oremus. Aufer a nobis etc. Et dicitur hec oratio aliquantulum
alte dum ascendit sacerdos ad altare. Finis «Per christum dominum nostrum».
R. Amen. Postea inclinatus coram medio altaris iunctis manibus dicit sub silen-
tio hanc orationem V. Oremus. Te domine vt per merita sanctorum quorum
reliquie hic sunt etc. Si non fuerint ibi reliquie dicat «Per merita omnium sanc-
torum» etc. Qua completa erigit se et manus super altare deponens osculatur
illud.

W przeciwieństwie do zwyczajów rzymskiego i innych, w szczególności premon-
strateńskiego, dominikanie zupełnie rezygnują z Psalmu . Jedyna pozostałość po
dialogu celebransa i asysty to cytowany wyżej wers i respons z Psalmu . Natych-
miast po nim następuje Confiteor. W. Bonniwell OP sugeruje, że dominikański akt
pokuty ograniczał się do formy zanotowanej w mszale. Taki wniosek byłby błędny.
 Por. J. Jungmann SJ, Missarum Sollemnia, dz. cyt., t. , s. nn.
 Por. W. Bonniwell OP, A History of the Dominicain Liturgy…, dz. cyt., s. .
 Indutus planeta, V.L. Kennedy [red.], s. .
 Podobnie postępują kartuzi i karmelici. Drudzy jak w przypadku officium, tak i tutaj podążają

śladem dominikanów.
 „Confiteor, jak reszta modlitw przed mszą, także należała do prywatnej pobożności dawnego

Kościoła i stała się oficjalną częścią mszy dopiero po Soborze Trydenckim. Ponieważ rubryki
tego w ogóle nie określały, największej różnorodności można się spodziewać w przypadku formuł
Confiteor — od bardzo rozwlekłych po króciutkie, jak u kartuzów i cystersów. Krótkie formuły,





.. Introitus

Forma znajdująca się w Missale to jedynie część modlitwy:
Confiteor deo et beate marie et omnibus sanctis et vobis fratres. quia peccavi
nimis cogitatione locutione opere. et omissione mea culpa. precor vos orare pro
me.
Item sacerdos. Misereatur vestri omnipotens deus et dimittate vobis omnia
peccata vestra liberet vos ab omni malo. salvet et confirmet in omni opere bono
et perducat vos ad vitam aeternam.
R Amen.
Item sacerdos. Absolutionem et remissionem omnium peccatorum vestrorum
tribuat vobis omnipotens et misericors dominus.
R Amen.

Obecnie taka wersja Confiteor nie budzi szczególnego zdziwienia, jest bowiem
prawie identyczna z modlitwą znaną ze zwyczajnej formy rytu rzymskiego. Zauważy-
liśmy jednak, że jest wyraźnie odmienna od powszechnej praktyki średniowiecza, a co
ważniejsze, gdyby była stosowana podczas mszy, różniłaby się od zwykłej formy Con-
fiteor odmawianego przez dominikanów w modlitwach chórowych, w szczególności
w komplecie.

Rozstrzygnijmy wątpliwość, czy dominikanie stosowali tak krótką formę aktu
pokuty w mszy, jak sugeruje wspomniany wyżej historyk rytu dominikańskiego.
W Prototypie rubryki dotyczące Confiteor znajdują się w trzech miejscach. Pierwsze
z nich to Collectarium (folio r), a więc księga, w której zawarte zostały wszelkie mo-
dlitwy potrzebne celebransowi godzin kanonicznych; drugie to Missale conventuale
(folio v), a trzecim jest Missale minorum altarium (folio r), czyli mszał służący
do odprawiania mszy prywatnych. Pierwszy opis jest zasadniczy i omawia pozostałe
przypadki, dwa kolejne wymagają zastosowania reguł z Collectarium do mszy kon-
wentualnej i prywatnej. Według tych rubryk wszystko przebiega analogicznie do rytu
rzymskiego. Najpierw celebrans wyznaje grzechy i prosi o modlitwę: „Quandocu-
mque dicitur Confiteor in choro a prelato vel a incipiente officium vel extra ab illo qui
incipit horas vel a sacerdote missam celebraturo sive in conventu sive missa privata
etiam uno solo astante dicitur sic” i tutaj następowała pierwsza część modlitwy przy-
toczona powyżej. Następnie towarzyszący mu modlili się w jego intencji: „Illæ vero
qui respondet sive illi qui respondent in choro vel extra vel in missa conventuali vel in
privata semper debent dicere etiam prelato”. W tym miejscu wypowiadano modlitwę:
„Misereatur tui omnipotens deus et dimittat tibi omnia peccata tua liberet te ab omni
malo. salvet et confirmet in omni opere bono et perducat te ad vitam aeternam”. Cele-
brans odpowiadał „Amen”. Wobec jednoznacznych rubryk zawartch w Collectarium
musimy stwierdzić, że w mszale brakuje modlitwy ministrantów, którą wypowiadali
w intencji kapłana nie tylko podczas godzin kanoniczych, ale również w mszy. Brak
odpowiedzi w mszale jest spowodowany tym, że księga zawierała przede wszystkim
modlitwy celebransa, a nie asysty lub chóru. Dlatego mszalne rubryki zaznaczają:
„item sacerdos”, wskazując jedynie tekst wypowiadany przez kapłana. Pominięcie
rubryk z Collectarium doprowadziłoby do fałszywego wyobrażenia, że mszalny akt

których sformułowanie bardzo przypomina obowiązujące u dominikanów, były stosowane w dzie-
więciowiecznej regule kanoników regularnych (opierającej się na Chrodegangu), w Micrologusie
oraz w rytach: kartuskim, z Sarum, Banger, York, Fréjus itd.” W. Bonniwell OP, A History of the
Dominicain Liturgy…, dz. cyt., s. . Por. również opis mszy według rubryk Humberta. Tamże, s.
.

 Prototyp, f. v. Rubryki zostały zaznaczone prostą czcionką. Por. również Badische Landesbiblio-
thek Karlsruhe, Missale Dominicanum, St. Peter perg. , f. r i v i inne mszały z okresu.





. A Ordo missæ maioris altaris

pokuty różni się od stosowanego w innych nabożeństwach. W kolejnych dwóch
częściach dialogu role odwracały się: asysta lub chór wyznawali grzechy, a cele-
brans modlił się w intencji braci. Tekst dwóch ostatnich części dialogu pokrywał się
z dwoma pierwszymi wezwaniami. W odpowiednich miejscach zmieniała się jedynie
forma gramatyczna. Na zakończenie kapłan udzielał absolucji. Tę formę aktu pokuty
znajdujemy w księgach, zarówno przed zatwierdzeniem liturgii dominikanów, jak
i po niej aż do źródeł drukowanych.

Chociaż dominikanie nigdy nie dodali Psalmu  do modlitw u stopni ołtarza, to
jednak z biegiem lat dłuższa forma aktu pokuty pojawiła się w ich księgach liturgii
mszalnej. Wiek XIII w Zakonie kaznodziejów mija natomiast pod znakiem prostej
formy aktu pokuty. Jedyne zmiany w tekście, jakie odnotowują w tym czasie Akta
kapituł dotyczą dodania imienia św. Dominika. Zmiana ta została ostatecznie zaapro-
bowana przez kapitułę w Bolonii w  roku. Zmiana polegająca na całkowitym
ujednoliceniu formy mszalnego aktu pokuty z praktyką rzymską dokonała się w .
poł. XVII wieku.

Na zakończeniemodlitw u stopni ołtarza celebrans i asysta prostują się, a wówczas
celebrans mówi: „Adiutorium nostrum in nomine Domini”, a asysta odpowiada: „Qui
fecit celum et terram”. Celebrans zbliża się następnie do ołtarza, co oznacza, że
podchodzi po stopniach ołtarza, pochyla się — jak zaznacza Missale — dokładnie
pośrodku i odmawia modlitwę: „Aufer a nobis domine cunctas iniquitates nostras.
ut ad sancta sanctorum puris mereamur mentibus introire. Per xpistum dominum
nostrum. Amen”. Dopiero teraz kapłan całuje ołtarz i znaczy się znakiem krzyża.
Zwróćmy uwagę, że od samego początku, ale również i w chwili wykonywania gestu
żadna z ksiąg nie wspomina o słowach „In nomine Patris et Filii et Spiritus Sancti.
Amen”. Formuła ta pojawiła się u predykantów stosunkowo późno, bo dopiero w XVII
wieku:

Item sub initium cuiuscumque missae in quovis altari sacerdos, dum se de
more signat s. crucis signo tam ante versum „Confitemini” a quam immediate

 Collectarium przewiduje jeszcze formę aktu pokuty do prywatnego odmówienia podczas prymy
lub komplety, gdy ktoś odmawia ją samodzielnie.

 Por. Badische Landesbibliothek Karlsruhe, Kollektar, St. Peter perg. , z roku , f. v i r. Badi-
sche Landesbibliothek Karlsruhe, Kollektar,St. Peter perg. , z roku , f. v i r. Collectarium
iuxta ritum sacri Ordinis Prædicatorum, Romæ , s. n.

 „Item hanc. Ubicumque fit mencio de confessione generali in officio ecclesiastico. ubi dicitur. confiteor
deo et beate Marie. addatur. et beato Dominico. Et hec habet tria capitula.” MOPH , s. . Mimo
że zapis mówi o oficjum, ze względu na wspólne rubryki Collectarium odnoszące się do modlitwy
Confiteor, wnioskujemy, że dotyczył również mszy świętych.

 Taki wniosek można wysnuć na podstawie Akt kapituł z lat  – , należałoby zweryfikować
te dane przez zbadanie ksiąg liturgicznych. Ze względu na to, że temat ten wybiega poza założone
ramy niniejszego opracowania, nie podjęliśmy się szczegółowego analizowania tej kwestii. Możliwe,
że dodanie dłuższej formy Confiteor należy tłumaczyć wcześniejszym zwyczajem stosowania jej
w liturgii mszy świętej. Możliwe jest również, że mszały z Prototypu notują wersję krótszą, ale
stosowana była dłuższa. Przypuszczenia te są jednakmało prawdopodobne, ponieważ nie są zgodne
z tendencją do skracania obrzędów wstępnych. Skoro zauważyliśmy, że wiele psalmów zostało
przez dominikanów ograniczone do jednego wersetu, trudno przypuszczać, że w zamian rozwinęli
Confiteor.

 Ordinarium, dz. cyt., s. , nr .
 Prototyp, f. v.
 Pocałunek ołtarza w tym miejscu był powszechnie stosowaną praktyką. Przepisy dominikańskie

przewidują w trakcie celebracji mniej pocałunków ołtarza niż, np. franciszkanie, którzy w ciągu
celebracji całują ołtarz osiem razy. Por. Indutus planeta, V.L. Kennedy [red.], s. –.





.. Introitus

ante introitum, alta voce pronuntiet „In nomine Patris et Filii et Spiritus sancti.
Amen”.

W chwili gdy celebrans wykona znak krzyża, Missale conventuale dodaje rubrykę
„Et tunc incipiat missam”. Może nie należy przywiązywać zbyt dużej wagi do tej
wzmianki. Niemniej jest ona zastanawiająca. Z jednej strony może bowiem oznaczać
dokładnie to samo co zapis, który wcześniej znajdujemy w Missale: „Tunc omnes,
conveniens ad librum et stantes a dexteris sacerdotis ordinate secundum gradus suos,
dicant Introitum et Kyrie eleison”. W takim wypadku słowo „missa” z cytowanego
wyżej zdania oznaczałoby „officium missæ”. Z drugiej strony można stwierdzić, że
dominikanie w XIII wieku uważali, iż kapłan dopiero w tej chwili zakończył wszelkie
obrzędy wstępne i znak krzyża jest ostatnim aktem przygotowania do sprawowania
Eucharystii. Msza jednak rozpoczyna się dopiero od introitu. Niektórzy autorzy uwa-
żają, że w XIII, a z pewnością w XII wieku, modlitwy u stopni nie były postrzegane
jako część właściwa mszy, a raczej jako akty prywatnej pobożności. Faktem jest,
że różne zwyczaje liturgicznie odmiennie ustalały zasady odmawiania i treść tych
modlitw. Nie jest jednak prawdą, że dopiero po Soborze Trydenckim uznano je za
część mszy. Dowodzi tego konsekwencja, z jaką umieszczane są w ordo missæ i ko-
mentarzach typu expositio missæ. Wydaje się również, że rozstrzygnięcie papieża
Innocentego III, który umieścił znak krzyża przed modlitwami pokutnymi, przeko-
nuje, że w XIII wieku silna była tendencja do postrzegania ich jako integralnej części
mszy. Dominikanie jednak postępują zgodnie z wcześniejszą tradycją kanoników
regularnych, którzy rozpoczęcie mszy widzieli w introicie odmawianym po wszelkich
aktach oczyszczenia.

Gdy celebrans, odmówiwszy nakazane modlitwy, zbliży się w końcu do ołtarza,
wówczas diakon z subdiakonem kładą księgi na wcześniej przygotowanychmiejscach:
mszał po prawej stronie ołtarza, a ewangeliarz po lewej, z tym, że Evangelistarium
kładzie się w głębi mensy. Tak więc mszał leży przed epistolarium, natomiast Evange-
listarium nie zajmuje miejsca, które przewidziane jest dla mszału w drugiej części
mszy. W czasie gdy diakon i subdiakon odkładają księgi, akolici ustawiają świece na
ostatnim stopniu ołtarza i gaszą je. Zapalą świece powtórnie dopiero przed lekturą
Ewangelii, a później powtórnie zgaszą i zapalą dopiero przed Sanctus.

Cała asysta gromadzi się po prawej stronie ołtarza zgodnie z hierarchią swoich
stopni. Nie staje za kapłanem, lecz wszyscy ustawiają się w jednej linii po prawej stro-
nie celebransa. Odmawiają wspólnie officium i Kyrie eleison. Podobnie postępuje
 MOPH , s. . Zmianę tę wprowadzono podczas kapituły mającej miejsce w Rzymie w 

roku. Tak jak inne modyfikacje uchwalane w wieku XVII i ta miała na celu upodobnienie rytu
dominikańskiego do rzymskiego.

 Tamże.
 Ordinarium, dz. cyt., s. , nr . Prototyp, f. r.
 Por. W. Bonniwell OP, A History of Dominicain Liturgy…, dz. cyt., s. .
 Ordinarium, dz. cyt., s. , nr .
 Od tegomomentu asysta kilkakrotnie będzie zmieniaćmiejsce przy ołtarzu. Podczas officium,Kyrie,

Gloria in excelsis i communio stanie przy cornu Epistolae — po prawej stonie ołtarza. Natomiast
w czasie Credo, offertorium i Ewangelii będzie stać przy cornu Evangeliae — po lewej stronie
ołtarza. Za każdym razem asystujący stoją w jednej linii, uporządkowani według godności: po
prawej stronie kapłana, gdy ten zajmuje miejsce przy prawym rogu ołtarza, a po lewej, gdy stoi
przy cornu Evangeliae.

 Ordinarium zaznacza, że nie klękają w przypadku introitów, w których wymaga się tego od chóru.
W liturgii dominikańskiej z XIII wieku przypadek taki miał miejsce tylko w śpiewie Salve Sancta
Parens i Veni Sancte Spiritus. Kapituła w Bolonii w  roku zatwierdziła nakaz klękania w dzień





. A Ordo missæ maioris altaris

chór, który na koniec officium natychmiast rozpoczyna śpiew Kyrie eleison.
Asysta gotowa do odmówienia introitu i celebrans, który będzie tej modlitwie

przewodniczył, to znak rozpoczynający mszę. Skoro jednak odczytanie officium
jest początkiem mszy, jak interpretować rozpoczęty wcześniej śpiew chóru? Brak
zaangażowania celebransa w śpiew chóru sugerowałby, że antyfona na wejście jest
zwykłymmało istotnym śpiewem, którymożna by pominąćw celebracji nieuroczystej.
Przyjęcie takiego punktu widzenia byłoby bardzo anachroniczne — współcześnie
chór czy schola wykonują śpiew na wejście, w którym kapłan celebrujący mszę
częstokroć w ogóle nie uczestniczy. W trzynastowiecznej liturgii, a zwyczaj ten,
choć wcześniejszy, utrzymał się do XX wieku, officium było częścią formularza mszy,
a więc wymagano, by zostało odczytane. Stąd też paralelność akcji chóru i asysty
uzasadniona jest dopełnieniem celebracji sprawowanej wspólnie przez asystę, jak
i chór. Wszyscy uczestnicy mszy powinni odmówić introit: chór w sposób uroczysty,
kapłan i asysta w sposób prosty.

To samo officium jest wykonywane równolegle przez chór w stallach i asystę
z celebransem w prezbiterium. Analizując rubryki, widzimy wyraźnie, że śpiew ten
stanowi część formularza. Wobec tego ani kapłan, ani chór nie może pominąć go
podczas celebracji. Mimo że chór śpiewa introit, to asysta wraz z kapłanem, którzy
do kościoła wchodzą niejako „spóźnieni”, odmawiają je niezależnie od chóru. Jednak
dopiero modlitwa asysty z kapłanem jest opisana jako początek mszy świętej. Przyję-
cie takiej perspektywy stwarza wiele problemów interpretacyjnych. Najważniejszym
z nich będzie nie tyle określenie momentu, w którym faktycznie rozpoczynała się
msza, ile wyjaśnienie relacji między interakcją a paralelnością działań celebransa
i chóru. Czy w mszy dominikańskiej mamy do czynienia z interakcją celebransa
i zgromadzenia, czy też akcja celebransa jest niezależna, a chór stanowi pewnego
rodzaju tło? Kto faktycznie rozpoczyna celebrację? Czy celebrans, który dołącza się
do już rozpoczętej modlitwy chóru, modlitwy, która jest integralną częścią mszy?
Czy może jednak chór, który w uroczysty sposób odprawia officium? Pozostawmy
chwilowo te pytania bez wyczerpującej odpowiedzi. Zwróćmy jedynie uwagę na
to, że wkomponowanie Eucharystii w ciąg modlitw brewiarzowych, poprzedzenie
jej przygotowaniem i obrzędem wstępnym sygnalizuje inne niż współczesne nam
rozumienie celebracji tego sakramentu. Sugeruje, że liturgia trwa, a chór czy cele-
brans włączają się w continuum sacrum. Może zupełnie niewłaściwe jest pytanie
o to, kto i w którym momencie rozpoczyna mszę. Jeśli zwrócimy uwagę na dynamikę
przeżywania celebracji, a nie tylko na rubryki, wówczas nurtujące nas pytanie straci
na znaczeniu.

... Kyrie eleison

Prototyp nie poświęca żadnej rubryki wykonywaniu Kyrie eleison. Ponadto części
stałe mszy nie zostały ujęte w osobnej księdze. Pięć różnych melodii Kyrie i innych
części stałych znajdujemy wGraduale, w którym zostały umieszczone pomiędzy śpie-
wami na wspomnienieMaryi Panny, a sekwencjami na uroczystości (folia v–v).

i przez oktawę Pięćdziesiątnicy, którego inchoatio miało miejsce dwa lata wcześniej w  roku:
„In capitulo de inclinacionibus. ubi dicitur. porro ad salve sancta parens. et veni sancte spiritus.
addatur. et ad veni creator spiritus. in die penthecostes. et per totam epdomadam.” MOPH , s. .

 Taką sytuację znamy z wieków późniejszych, w szczególności z okresu po Soborze Trydenckim.
Anachronizmem byłoby jednak nałożenie schematu szesnastowiecznego na liturgię z XIII wieku.





.. Introitus

Oznacza to, że swoiste Kyriale znajduje się prawie na samym końcu Graduale. Naj-
bogatszy zestaw śpiewów stałych przysługuje świętom rangi duplex et totum duplex,
a najbardziej wtórny melodycznie świętom rytu trium lectionum.

Przyjrzyjmy się precyzyjniej Kyriale Prototypu. Kolejne zestawy śpiewów przed-
stawiają się w następujący sposób:

. Totum duplex et duplex: Kyrie, Gloria, Credo, Sanctus, Agnus Dei, Ite missa
est;

. Festum semiduplex: Kyrie, Gloria, Sanctus, Agnus Dei, Ite missa est;
. Dominica et Festum simplex: Kyrie, Gloria, Sanctus, Agnus Dei, Ite missa est,

Benedicamus Domino;
. Missa in vigilia et infra octavas: Kyrie, Gloria, Sanctus (taki, jak w dni Festum

simplex), Agnus Dei (taki, jak w dni Festum simplex), Ite missa est;
. Festum trium lectionum: Kyrie (takie, jak w Missa in vigilia), Sanctus (taki,

jak w Profestis diebus), Agnus Dei (taki, jak w Profestis diebus), Benedicamus
Domino (takie, jak w Profestis diebus);

. Profestus dies: Kyrie, Sanctus, Agnus Dei, Benedicamus Domino;
. Missa pro defunctis: Kyrie, Sanctus (taki, jak w Profestis diebus), Agnus Dei,

Requiescant in pace;
. De Beatae Mariae Virginis: Kyrie, Gloria, Sanctus, Agnus Dei, Ite missa est.
Piąty wariant części stałych jest całkowicie wtórny — nie ma melodii własnych,

a wykorzystuje jedynie melodie z innych dni. Pozostałe wspomnienia i święta mają
zawsze własne — to znaczy zależne od rangi dnia — Kyrie. Jeśli wykonuje się hymn
Gloria in excelsis, również jego melodia uzależniona jest od rangi wspomnienia.
Do dni, w które śpiewa się Gloria in excelsis, przypisany jest również odpowiedni
wariant melodyczny Ite missa est. W pozostałe dni używano Benedicamus Domino
we własnych melodiach lub Requiescant. Również Sanctus i Agnus Dei — poza przy-
padkiem mszy wigilijnych — występuje w melodiach właściwych dniom danej rangi.
Zestawienie zależności między rangą dnia a częściami stałymi mszy przedstawiamy
w tabeli ..

Brak rubryk poświęconych śpiewowiKyriew Prototypie, zdaje się rekompensować
precyzyjny zapis muzyczny, w którym wykorzystanie odpowiednich środków gra-
ficznych zawiera wskazówki wykonawcze. Przede wszystkim należy zwrócić uwagę
na stosowanie wielkich liter (kapitalików) dwojakiego rodzaju: zdobnych (niebie-
sko-czerwonych, większych niż reszta tekstu, często wysokich na dwie lub półtorej
czterolinii) i prostych (czarno-czerwonych, nieco większych niż reszta tekstu).Ważne
informacje przekazują również podwójne pauzy, które występują w każdym śpiewie,
często kilkakrotnie.

Interpretacji pauz podwójnych dostarczaOrdinarium, które po uwagach na temat
responsoriów i śpiewów Alleluja dodaje ogólną zasadę na temat znaku podwójnych,
połączonych linii: „Quando vero Cantor vel Cantores aliquid incipiunt, vel etiam
Fratres qui responsorium aut Alleluia dicunt in Missa, cantent usque ad duas primas
virgas simul junctas, et Chorus residuumprosequatur”. Zatem również w przypadku
śpiewów stałych części mszy jest to znak, który oddziela partię kantora od partii
chóru i odwrotnie.
 Kolejność w Prototypie w oryginalnym brzmieniu rubryk: In memoratione beatae virginis, In toto

duplici et duplici, In festis semiduplicibus, In Dominicis et festis simplicibus, In missis matutinalibus
et infra octavas, In festis trium lectionum, In profestis diebus, In missis defunctorum.

 Ordinarium, dz. cyt., s. , nr .





Item
issa

est
Kyrie

G
loria

in
excelsis

C
redo

Sanctus
A
gnusD

ei
velBenedicam

usD
om

ino

Totum
duplex

&
duplex

☑
☑

☑
☑

☑
☑

Sem
iduplex

☑
☑

☒
☑

☑
☑

D
om

inica
&

Fest.sim
plex

☑
☑

☒
☑

☑
☑

BM
V

☑
☑

☒
☑

☑
☑

M
issa

in
vigilia

☑
☑

☒
Fest.sim

pl.
Fest.sim

p.
☑

Profestusdies
☑

☒
☒

☑
☑

☑

M
issa

pro
defunctis

☑
☒

☒
Prof.dies

☑
Requiescant

Fest.trium
lectionum

M
.in

vigilia
☒

☒
Prof.dies

Prof.dies
Prof.dies

Tabela
.:Z

estaw
ienie

częścistałych
zaw

artych
w

G
raduale

Prototypu.W
yjaśnienie

ozna-
czeń:

☑
—

w
ykonyw

ano
na

w
łasną

m
elodię;

☒
—

nie
odm

aw
iano;w

pozostałych
przypadkach

daną
część

śpiew
ano,korzystając

z
m

elodiiprzypisanejna
inne

dni
(pow

yżejzaznaczono
na

jakie).





.. Introitus

Trudniejszą kwestią jest interpretacja dwóch rodzajów kapitalików. Zdobne wiel-
kie litery są stosowane zawsze na początku śpiewów, ale nie tylko. Pojawiają się
również przy każdym kolejnym Kyrie oraz przy słowie „Benedictus” w Sanctus z dni
duplex i totum duplex. Początki kolejnych fraz zaznacza się drugim rodzajem kapita-
lików. Taki schemat spotkamy zarówno w Gloria in excelsis, jak i w Credo, Sanctus,
Agnus Dei, sekwencjach, a także w Te Deum. Kapitaliki zdobne wykorzystywane
są w Prototypie również w księgach innych niż mszalne. Psalterium na przykład
korzysta z nich przy rozpoczęciu każdego z psalmów, nie używa natomiast kapita-
lików prostych do zaznaczenia kolejnych wersów. Do tego celu stosuje na zmianę
niebieskie i czerwone wielkie litery. Podobnie hymn Te Deum został tak zapisany, by
przez użycie kolorowych kapitalików prostych zaznaczyć zmiany chórów.

Opierając się na porównaniu Kyriale z innymi księgami zawartymi w Prototypie,
można postawić tezę, że prosty rodzaj kapitalików służył do zaznaczenia zmiany
osoby lub osób śpiewających daną frazę. W pierwszym rzędzie na takie przypusz-
czenie kierują nas śpiewy Ite missa est, Benedicamus Domino i Requiescant in pace.
Każdorazowo w tych śpiewach, rozpoczynanych przez diakona lub kapłana, kapitalik
zdobny oznacza początek śpiewu, zarazem więc pierwszą frazę, a prosty odpowiedź
chóru. Dalej — tym razem w Agnus Dei wykonywanym w dni rytu zdwojonego —
widzimy podobny schemat: zdobny kapitalik, inicjum, pauza podwójna, druga część
frazy, prosty kapitalik, inicjum, druga część frazy itd. W tym przypadku zdobny
kapitalik oznacza jedynie początek śpiewu, kolejne proste kapitaliki oznaczają inicja
wykonywane przez kantora lub kantorów. W tym śpiewie frazę od pauzy podwójnej
do prostego kapitalika wykonywał chór. Takie odczytanie Agnus Dei potwierdza
Pulpitarium, w którym na folio r znajdują się wyłącznie inicja części stałych z dni
rytu zdwojonego (duplex i totum duplex) oraz msza Pro defunctis. Wobec tego w te
dni inicja części stałych wykonywał więcej niż jeden kantor. Zarazem dowiadujemy
się, że trzykrotne Agnus Dei za każdym razem śpiewali kantorzy.

Znak prostego kapitalika oznacza więc zmianę osoby lub osób wykonujących
śpiew lub frazę. Jeśli powyższe przypuszczenie jest słuszne, wówczas śpiewy: Gloria
in excelsis, Credo i Sanctus, były wykonywane w formie dialogowanej: chór versus
chór lub kantor versus chór. Druga możliwość jest wysoce wątpliwa. Postarajmy się
to uargumentować. Jak widzieliśmy w cytowanym wyżej przepisie i na przykładach
wspomnianych śpiewów, partia kantora powinna być oddzielona znakiem podwójnej
pauzy od frazy chóru. Wydaje się, że gdyby kantor i chór mieli prowadzić dialog,
wówczas oprócz kapitalika pojawiłby się wymagany znak. Takiego znaku brakuje. Po-
jawia się wyłącznie na początku śpiewów lub fraz, których wykonanie przez kantora
potwierdza Pulpitarium. W Kyriale mamy więc do czynienia ze śpiewami wykony-
wanymi na przemian przez dwa chóry. Należy pamiętać, że bracia w stallach byli
naturalnie podzieleni na chóry — prawy i lewy, czy też południowy i północny. Śpiew
rozpoczynał kantor, który znajdował się w chórze prowadzącym w danym tygodniu.
Do kantora przyłączał się odpowiedni chór. Następnie toczył się „dialog” pomiędzy
chórami.
 Prototyp, f. r i v.
 Szukając odpowiedzi na pytanie o znaczenie zapisu Kyrie, powołaliśmy się na przykład Agnus

Dei, który również był odprawiany w dialogu pomiędzy kantorem lub kantorami a chórem. Jak
zobaczymy później, także Sanctus jest śpiewem o dialogicznej budowie. Jedynym przykładem,
który może przeczyć postawionej wyżej tezie o dialogowanym charakterze części stałych, jest śpiew
Sanctus na święta simplicibus. W tym przypadku fraza kantora obejmuje jedno słowo „sanctus”,
a drugie zaznaczone jest prostym kapitalikiem. Sądzę jednak, że można zinterpretować ten zapis





. A Ordo missæ maioris altaris

Trzeba nam jeszcze zwrócić uwagę na kończące śpiew (ostatnie) Kyrie. W rycie
dni totum duplex, duplex, semiduplex oraz wspomnień Najświętszej Maryi Panny
składało się ono z trzech części, a nie z dwóch jak w pozostałe. Bazując na infor-
macjach wywnioskowanych z Pulpitarium (f. r), wiemy, że pierwszej z trzech
części nie śpiewał kantor. Wobec tego również kolejne części Kyrie były wykonywane
w dialogu. Ostatnia część Kyrie natomiast śpiewana była przez oba chóry. Zwyczaj
ten zachował się w Zakonie nawet wówczas, gdy śpiew Kyrie wykonywano alternatim
z organami.

Potwierdzenie powyższych przypuszczeń znajdujemy również w późniejszych od
Prototypu źródłach dominikańskich, ale na jej rzecz świadczy też praktyka innych
trzynastowiecznych zakonów, w pierwszym rzędzie cystersów, którzy w swoich
księgach odnośnie Kyrie eleison notują następujący zwyczaj wykonawczy:

Ad missam „Kyrie eleison” semper incipitur in illo choro in quo est Invitatorium,
excepto matutinalem quando duæ missæ cantatur, et hoc alternatim novies:
ita ut chorus in quo incipitur, quater dicat „Kyrie eleison”, interposito semel
„Christe eleison”: alter vero bis dicat „Kyrie eleison“, interposito bis „Christe
eleison”. Ultimum „Kyrie eleison” uterque simul chorus finiat.

Cytowany tekst z innej perspektywy opisuje śpiew — wylicza, ile poszczególnych
wezwań przypada na dany chór. Mimo to widzimy, że praktyka dominikanów, którą
zrekonstruowaliśmy opierając się na zapisie muzycznym, pokrywa się ze zwyczajem
mniszym. Cystersi posługujący się innym zapisem muzycznym byli zmuszeni, by
dopowiedzieć formę śpiewu w rubrykach. Kaznodzieje nie muszą opisywać śpiewu
w Ordinarium, ponieważ właściwie zinterpretowany zapis pozwala na precyzyjne
odczytanie formy śpiewu. Zwróćmy uwagę na jeszcze jedną znamienną cechę rytów
złotego okresu średniowiecza — nie różnicują liczby wezwań Kyrie eleison w zależno-
ści od rangi dnia. Zawsze śpiewano dziewięć wezwań. Zwyczaj nakazujący zmienić
ich liczbę w święta lub dni ferialne, jest o wiele późniejszy. W XIII wieku jak celebrans
z asystą, tak chóry między sobą recytują lub śpiewają dziewięciokrotne Kyrie.

Poświęćmy kilka uwag akcji, która towarzyszyła śpiewowi Kyrie eleison. Jeżeli ob-
chodzone było święto według rytu zdwojonego, wówczas asysta wraz z celebransem
mogła usiąść na swoich miejscach jeszcze podczas śpiewu Kyrie. Siadają w prawej
części prezbiterium, najpierw kapłan — najbliżej ołtarza, a po jego lewej stronie we-
dług hierarchii godności, zaczynając od diakona, siadają ministranci. To ważna
uwaga. Okazuje się, że kapłan podczas officium i Kyrie zdąży wejść do prezbiterium,
odmówić modlitwy u stopni ołtarza, introit i Kyrie. Następnie czeka jeszcze na chór.
Jest to wzmianka, na podstawie której można próbować wyciągać wnioski co do
tempa śpiewu braci. Ale ciekawsze wydaje się spostrzeżenie, że mamy tu do czy-

zgodnie z powyższą tezą. Oznaczałby on tyle, że po pierwszym „sanctus” do kantora przyłącza
się jeden z chórów, prawdopodobnie ten chór, w którym on sam się znajduje. W pozostałych
wypadkach pierwszą frazę po inicjum kantora śpiewa chór przeciwny.

 Por. C. Jasinski OP, Cæremoniale Missæ, dz. cyt., s. .
 Por. m. in.: C. Jasinski OP, Cæremoniale Missæ, dz. cyt., s. nn, n.
 Usus antiquiores Ordinis Cisterciensis, PL , C–A.
 Por. Innocentius III, De sacro altaris mysterio, PL , C–D.
 Por. komentarz na ten temat w: J. Jungmann SJ, Missarum Sollemnia, dz. cyt., t. , s. .
 Por. Ordinarium, dz. cyt., s. , nr . Pierwszy raz taki porządek zajmowania miejsc na mszy

został opisany w Aktach kapituły generalnej z  roku (Bolonia): „Sacerdos et ministri altaris
cum vadunt sessum. sic ordinati sedeant. ut primo sacerdos sedeat. deinde dyachonus a sinistris
eius. tercio subdyachonus a sinistris dyachoni. et postmodum acoliti”. MOPH , s. .





.. Introitus

nienia z pierwszym zatrzymaniem akcji celebransa ze względu na czynności chóru.
Podkreśla ono zasadę interakcji, której wyraźne zastosowanie będzie miało miejsce
w momencie rozpoczęcia Gloria in excelsis. Ze względu na interesującą nas analizę
teatralnego charakteru mszy dominikanów warto zachować w pamięci kolejne nało-
żenie się działania celebransa i chóru. Pierwsze zaobserwowaliśmy, gdy rozpoczynał
się introit. Drugie dostrzegamy podczas śpiewu Chwała na wysokości Bogu.

... Gloria in excelsis

Na koniec ostatniego wezwania Kyrie eleison celebrans staje pośrodku ołtarza, kła-
dzie ręce na ołtarzu i następnie unosząc je, rozpoczyna Gloria in excelsis. Na słowo
„Deo” składa ręce. W ten sposób początkowi hymnu towarzyszy półkolisty ruch dłoni
kapłana, który znany jest i innym rytom, w szczególności rzymskiemu. Gest ten
będzie pojawiał się jeszcze kilkukrotnie, na co zwrócimy uwagę. Już teraz warto
jednak podkreślić „teatralny” charakter tegoż gestu. Jest on ściśle połączony ze śpie-
wem kapłańskim oraz z odpowiednim, symbolicznym ustawieniem asysty. Zawsze
bowiem, ilekroć celebrans stawał pośrodku ołtarza, tak jak na rozpoczęcie Gloria
in excelsis, tylekroć ministranci ustawiali się za nim „in modum crucis”, to znaczy
„na planie krzyża”. Bezpośrednio za celebransem stawał diakon, za nim subdiakon,
a akolici po obu stronach diakona. Ustawienie to miało miejsce na stopniach ołtarza,
dlatego asysta nie zasłaniała celebransa. Porządek in modum crucis w późniejszym
okresie stał się popularny również poza rytem dominikańskim. Ordinarium nie
precyzuje, czy kapłan stał zwrócony twarzą do ołtarza, czy do chóru. Poza rękoma
złożonymi na ołtarzu kilka innych przesłanek świadczy, że był zwrócony w kierunku
wschodnim. Przede wszystkim ustawienie „in modum crucis” opisane zostało na
przykładzie Kanonu: „Ita tamen quod, dum Canonis vel aliud a Sacerdote in me-
dio Altaris stante dicitur”. Dodatkowo C. Jasinski OP precyzuje: „[…] ad verbum
«Gloria» Sacerdos maus disjunctas hinc et inde in Altari deponat in Corporali”.
Zwróćmy jednak uwagę, że Ordinarium tylko pozornie jest w tej materii niejasne.
Chrześcijanie średniowiecza byli przekonani, że (jak to wyraził Amalariusz z Metzu
w IX wieku): „Non est ordo, ut qui Dominum laudare voluerit tergum ad eum vertat et
pectus ad servos”. Wobec tego w liturgii orientowanej wszelkie zwroty do Boga były
kierowane w stronę ołtarza (liturgicznego Wschodu). Kapłan rozpoczynając Gloria
in excelsis również był zwrócony ad Deum, co jest wspólne wszelkim znanym rytom
średniowiecznym. Kaznodzieje zachowali inny zwyczaj, który choć był praktykowany
w pierwszym tysiącleciu, w wiekach średnich przestał obowiązywać powszechnie.
Mianowicie kapłan po rozpoczęciu Gloria in excelsis wracał na prawą stronę ołtarza.
Taki porządek notuje przytoczony wyżej traktat Amalariusza, nie znajdziemy go jed-
nak u Durandusa w Rationale ani w powszechnej praktyce późnego średniowiecza.
 Por. M. Gihr, Ofiara mszy świętej, Poznań , s. n.
 Por. J. Jungmann SJ, Missarum Sollemnia, dz. cyt., t. , s. n, przypis .
 Ordinarium, dz. cyt., s. , nr .
 C. Jasinski OP, Cæremoniale Missæ, dz. cyt., s. .
 Amalariusz z Metzu, De Ecclesiasticis officiis libri quatuor, [w:], PL , B.
 „[…] transitus episcopi de altari in dexteram partem significare Christi transitum de passione ad

æternam vitam: ac ideo hoc in loco dicimus «Gloria in excelsis Deo» cantandum, quoniam gloria
ineffabilis in excelsis facta est, quando Christus transitu suo animas sanctorum copulavit consortio
angelorum”. Tamże, C. Zwróćmy uwagę, że dla odczytania symbolicznego ważniejszy jest fakt
przejścia z jednej strony na drugą niż zajmowanego miejsca.

 Por. Durandus, Rationale, IV, , s. n.





. A Ordo missæ maioris altaris

Ilustracja .: F. v i r Prototypu. Zawierają melodie Gloria in excelsis z widocznym
podziałem zmiany chórów w kolejnych wersetach.

W. Bonniwell OP sugeruje, że dominikanie nie przyjęli praktyki odmawiania Gloria
in excelsis pośrodku ołtarza, podobnie pierwszego „Dominus vobiscum” oraz Credo,
ponieważ traktowali ten zwyczaj jako „nowinkę”, którą wprowadzono do niektórych
rytów dopiero pod koniec XII stulecia.

Ordinarium wspomina o ważnym szczególe dotyczącym odmawiania hymnu
przez posługujących — kapłana i asystę. Czytamy w nim: „ministris […] prosequan-
tur inceptum cum sacerdote”. Wobec tego kapłan po zaśpiewie rozpoczynającym
hymn, recytując, kontynuuje go wraz z asystą. Jest to kolejny moment, w którym
dostrzegamy paralelność akcji posługujących i chóru. Dlatego, że kapłan śpiewał
tylko pierwszy wers Gloria in excelsis, w Missale conventuale znajdujemy jedynie
pięć wariantów incipitu hymnu rozpisanych z nutami (folio v). Po piątym inicjum
w tym samym miejscu znajduje się pełen tekst hymnu. W Graduale znajduje się
pięć pełnych wariantów melodycznych śpiewu (folia v–v). Za każdym razem
cały tekst został podpisany pod nutami. Zwróćmy uwagę na dwie charakterystyczne
cechy zapisu. Jak wspomnieliśmy wyżej, hymn nosi wyraźne znamiona wykonania
dialogowanego na dwa chóry. Cechą typową tego hymnu, a także Credo, jest wy-
dzielenie zaraz po incipicie celebransa zaśpiewu kantora na słowach „Et in terra”.
Został on oddzielony od partii chóru znakiem podwójnej pauzy. Taki podział pierw-
szego wersu hymnu pozwalał kantorowi na korektę ewentualnego błędu celebransa.
 Por. W. Bonniwell OP, A History of the Dominicain Liturgy…, dz. cyt., s. .
 Por. J. Jungmann SJ, Missarum Sollemnia, dz. cyt., t. , s. .
 Ordinarium, dz. cyt., s. , nr .





.. Introitus

Jeśli ten rozpoczął śpiew w złej tonacji lub pomylił melodię, wówczas na kantorze
spoczywała odpowiedzialność skorygowania pomyłki. Podobna praktyka występuje
w zwyczajach cystersów. W tym wypadku, jak i przy Kyrie, dominikanie postępują
w ślad za mnichami z Cîteaux. Do kantora przyłączał się chór przewodni w danym
tygodniu. Podział na wersety za każdym razem jest taki sam (por. ilustracja .).
Druga kwestia, o której warto wspomnieć, to fakt dodania do tekstu hymnu słów
„salus nostra” w rycie dni semiduplex. Słowa te poprzedzały frazę „Jesu Christe”.

Omówmy pokrótce przepisy dotyczące okresów, w których należało odmówić
Gloria in excelsis. Hymn, zgodnie ze zwyczajem panującym w średniowieczu, był od-
mawiany częściej niż tylkowe dni, do których jest przypisany od czasów nowożytnych.
Ordinarium wymienia następujące dni, w których wykonywano hymn:

. od Bożego Narodzenia aż do oktawy Objawienia Pańskiego z wyjątkiem święta
Innocentum, jeśli nie wypada w niedzielę;

. od wigilii uroczystości Zmartwychwstania do końca oktawy tej uroczystości;
. w uroczystość Wniebowzięcia i przez jego oktawę;
. od wigilii Zesłania Ducha Świętego aż do niedzieli Trójcy Świętej;
. we wszystkie niedziele z wyjątkiem Adwentu i okresu od Septuagesimy do

Wielkiego Piątku;
. we wszystkie święta duplex i totum duplex z wyjątkiem wigilii Narodzenia

Pańskiego;
. we wszystkie święta simplex, semiduplex poza tymi, które wypadają w okresie

wspomnianym w punkcie ;
. we wszystkie oktawy z wyjątkiem mszy wigilijnych;
. we wszystkie soboty, w których wspomina się Najświętszą Maryję Pannę, z wy-

jątkiem okresu z punktu  oraz wigilii Wniebowzięcia, jeśli wypadała w sobotę.
Dodatkowo zastrzeżono, że Gloria in excelsis nie może być odmawiana podczas

żadnej mszy za zmarłych, mszy w wigilie wspomnień świętych, jeśli nie wypadały
wniedzielę, wWielkimPoście, w dniach suchych, w dniach krzyżowych orazwówczas,
gdy jakieś święto simplex lub większe wypadało w okresie przypadającym na jeden
z wymienionych wyjątków. Dla uzyskania pełnej precyzji, w wyliczeniu zaznaczono
również, że nie odmawia się tego hymnu w dni zwykłe na mszach o Maryi Pannie
lub o Duchu Świętym.

Jak wspomnieliśmy wyżej przy omawianiu Kyriale, zawsze kiedy odmawiano
Gloria in excelsis, msze kończyło wezwanie „Ite missa est”. W pozostałe dni ostatnimi
słowami formularza mszalnego były: „Benedicamus Domino” lub „Requiescant in
pace”, jeśli msza była odprawiana pro defunctis. Takie wzajemne powiązanie śpiewów
ordinarium missæ nie jest cechą charakterystyczną liturgii dominikańskiej. Stoso-
wano ją powszechnie, czego dowodem są trzynastowiecznemszały laterańskie i opis
 Por. Usus antiquiores Ordinis Cisterciensis, PL , D.
 Por. Ordinarium, dz. cyt., s. , nr .
 Przepisy uzupełniono później w wieku XIV, po kapitule w Beziers w roku : „Denunciamus

fratribus universis, quod reverendus magister ordinis speciali commissione domini nostri pape
Clementis septimi sibi facta de nostrorum consilio et assensu aliqua dubia circa rubricas divini officii
declaravit et defectus supplevit alios in eisdem, istomodo ut videlicet, quando agitur de BeataVirgine
in sabbato vel in tercia feria de Beato Dominico, «Te deum laudamus» in matutinis et «Gloria in
excelsis deo» in missa per totum ordinem sunt dicenda”. MOPH , s. . Jak widzimy, wprowadzono
wówczas zwyczaj odmawiania hymnu podczas mszy wotywnych o świętym Dominiku.

 Por. S.J.P. van Dijk, J.H. Walker, The Ordinal of the Papal Court, dz. cyt., s. n.





. A Ordo missæ maioris altaris

zwyczajów cysterskich. Już od XI wieku można podać przykłady potwierdzające
rozpowszechnianie się tej reguły.

Podczas śpiewu Gloria in excelsis wszyscy uczestnicy liturgii wykonywali okreś-
lone w rubrykach skłony. Czytamy o nich już w pierwszych Konstytucjach Zakonu,
które przypisują wykonanie inklinacji do słów: „suscipe deprecationem nostram”.
W latach siedemdziesiątych trzynastego wieku pojawia się dodatkowy gest towa-
rzyszący hymnowi — skłon głowy na święte imię Jezus. Wprowadzenie gestu było
związane z pierwszym orzeczeniem uroczystego nauczania Kościoła dotyczącym
kultu świętego imienia. Był nim zapis Konstytucji II Soboru Lyońskiego z  roku:
„Zebrani w kościele niech okazują szczególną cześć i wychwalają «imię, które jest
ponad wszelkie imię» [Flp ,], poza którym nie dano ludziom pod niebem żadnego
innego imienia, w którym wierzący mogą być zbawieni [Dz ,], to znaczy: imię
Jezusa Chrystusa, który «zbawi swój lud od jego grzechów» [Mt ,]”. W nawią-
zaniu do powyższego wskazania papież Grzegorz X  września tego samego roku
skierował do generała Zakonu Kaznodziejskiego, bł. Jana z Vercelli, brewe Nuper
in Concilio Lugdunensi, w którym poleca, by troskę o kult imienia Jezus podjęli
bracia Zakonu św. Dominika. Miesiąc później bł. Jan rozesłał list do wszystkich
braci, w którym przekazał polecenie papieża i wsparł je swoją prośbą. W cztery
lata później w  roku, prośbę generała poparła kapituła generalna obradująca
w Mediolanie. W Aktach, znajdujemy polecenie: „ Ordinamus et mandamus. quod
priores diligenter faciant observari constitucionem felicis recordacionis domini Grego-
rii pape editam in concilio Lugdunensi scilicet. quod quandocumque nomen domini
Ihesu Christi nominatur; omnes fratres inclinent capita sua propter reverenciam
crucifixi”. Dla przypomnienia, że wystarczy jedynie skłon głowy, odbywająca się
w kolejnym roku kapituła w Oksfordzie upomina braci: „quod ad nominacionem
domini nostri Ihesu Christi sufficit solum capitis inclinacio. sicut in constitucione
summi pontificis continetur”. Żaden z powyższych zapisów nie został odnotowany
w Konstytucjach. Opierając się na Aktach kapituł generalnych możemy stwierdzić,
że skłon głowy na imię Jezus jako prawo Zakonu obowiązywał dopiero od  roku
(kapituła w Verdun).

 Por. Usus antiquiores Ordinis Cisterciensis, PL , A.
 Por. J. Jungmann SJ, Missarum Sollemnia, dz. cyt., t. , s. n.
 Constitutiones primaevæ, dz. cyt., s. . Constitutiones Antique Fratrum Prædicatorum, A.H. Tho-

mas, dz. cyt., s. .
 A. Baron, H. Pietras SJ [red.], Dokumenty Soborów Powszechnych, dz. cyt., t. , s. .
 Por. Bullarium Ordinis FF. Prædicatorum, Roma , t. , s. .
 Por. Litteræ Encyclicæ Magistrorum Generalium Ordinis Prædicatorum, dz. cyt., s. .
 MOPH , s. .
 MOPH , s. .
 Mimo to, podjęty przez kaznodziejów wysiłek przyniósł obfite owoce, w tym ustanowienie w 

roku Bractwa Świętego Imienia Jezus. Zostało ono aprobowane przez Stolicę Apostolską za ponty-
fikatu Piusa IV dnia  kwietnia  roku bullą Salvatoris. Już jednak w wieku XV, a później
w XVI i XVII papieże skierowali do Zakonu Kaznodziejskiego wiele innych orzeczeń, w których
nawoływali do szerzenia kultu imienia Jezus. Por. hasło indeksu „De origine Confraternitatis SS.
Nominis Jesu” [w:] Bullarium, dz. cyt., Roma , t. , s. –.

 „Confirmamus hanc: In capitulo de inclinacionibus, ubi dicitur: ad: Suscipe deprecacionem nostram,
addatur: Item quandocumque nomen Ihesu in collecta, in prefacione, in antiphona et gloria in
excelsis nominatur. Quando vero nomen Ihesu alias nominatur in choro, fratres eidem reverenciam
faciant, capite devocius inclinato. Et hec habet tria capitula.” MOPH , s. .





.. Instructio

W trakcie dalszego rozwoju liturgii dominikańskiej dodawano do hymnu kolejne
skłony głowy lub całego ciała. Księgi liturgiczne dominikanów i Akta kapituł milczą
na temat kierunku, w którym bracia w stallach odmawiają hymn anielski. Dokład-
niejsze pod tym względem księgi cystersów mówią, że mnisi odwracają się w stronę
ołtarza dopiero na koniec Gloria in excelsis. Sądzimy, że kaznodzieje mogli inspi-
rować się w tym zakresie zwyczajem mnichów. Istnieją jednak pewne rozbieżności
w obu praktykach, w szczególności dotyczy to skłonów, które wykonywali cystersi
i dominikanie, oraz znaku krzyża na koniec hymnu. Mnisi skłaniali się podczas fraz:
„adoramus Te” i „suscipe deprecationem nostram”, a po „cum Sancto Spiritu” żegnali
się i odwracali w stronę ołtarza. O ile drugi skłon znany jest kaznodziejom, a pierw-
szy został zaadaptowany z biegiem lat, o tyle znak krzyża na koniec hymnu nie został
włączony w liturgię dominikanów. Wydaje się naturalne, że skoro Gloria in excelsis
śpiewano na chóry, bracia wykonywali ją zwróceni twarzami do siebie.

Skłony nie były jedynym elementem dodanym do wykonywania hymnu. Specy-
ficzne dla rytu dominikańskiego było połączenie śpiewu i pierwszego aktu przygo-
towania kielicha. W czasie gdy odmawiano Gloria in excelsis, subdiakon przynosił
kielich i stawiał go na ołtarzu. Jeśli w dany dzień nie odmawiano hymnu, subdia-
kon wykonywał tę czynność w trakcie ostatnich wezwań Kyrie. Zwyczaj ten dotyczy
wyłącznie mszy sprawowanych uroczyście. W mszy prywatnej (mniejszego ołtarza)
kapłan, wychodząc z zakrystii, by odprawić mszę, samodzielnie wnosił kielich na-
kryty welonem. W opisie mszy uroczyście sprawowanej po raz kolejny zaskakuje
dokładność rubryk, jakie znajdujemy w Ordinarium. Według jego słów subdiakon
bierze w obie ręce kielich przykryty welonem („pulchra et munda mappula cooper-
tum”) i trzymając go na wysokości twarzy, zanosi z szacunkiem na ołtarz. Kielich —
jeszcze przykryty — zostaje jedynie postawiony na ołtarzu, ale gest ten zapowiada
mające się za chwilę dokonać przygotowanie darów ofiarnych.

.. I

Przejdźmy do analizy kolejnej części rytu mszy świętej. Według przyjętego schematu
obejmujemy w niej elementy od kolekt do wyznania wiary.

... Collectas

Zarówno w średniowiecznym rycie rzymskim Innocentego III, jak i w innych zwy-
czajach liturgicznych z tego okresu, a także w rytach późniejszych w miejsce kolekty
 C. Jasinski OP wspomina ponadto, że celebrans wykonywał znak krzyża w konkluzji hymnu — po

wspomnieniu Trójcy Świętej: „Hoc idem faciat dum dicit: «Unigenite Jesu Christe […]». Et intem
quando dicit: «Altissimus Jesu Christe». Et dicto «Cum Sancto Spiritu etc.» signo Crucis se muniat
nihil dicendo”, C. Jasinski OP, Cæremoniale Missæ, dz. cyt., s. . Również z późniejszego okresu
(, Rzym) pochodzi dodanie do Gloria in excelsis skłonu głowy na słowa „gratias agimus”:
„Item dum decantatur «Gloria in excelsis Deo», dum dicitur «Gratias agimus tibi propter magnam»
etc., inclinent fratres usque ad genua, quod etiam faciant, quando dicitur «Ave maris stella», ne
minus devoti videamur quam seculares”. MOPH , s. . Nie jest nam znane źródło skłonu
głowy celebransa na słowa „Adoramus Te”, który znajduje się w dwudziestowiecznej wersji rytu
dominikańskiego.

 Por. Usus antiquiores Ordinis Cisterciensis, PL , D.
 Por. Ordinarium, dz. cyt., s. , nr .





. A Ordo missæ maioris altaris

dopuszczano odmawianie więcej niż jednej oracji. Papież w De sacro altaris my-
sterio zaznacza, że oracji nie może być więcej niż siedem, a jeśli jest ich więcej niż
jedna, kolejne dodaje się w parach. Wobec tego liczba kolekt mogła być następująca:
jedna, trzy, pięć lub siedem. Innocenty III nie akceptował w tym miejscu mszy
więcej modlitw ze względu na to, że w Modlitwie Pańskiej znajduje się dokładnie
siedem wezwań. Przez zwielokrotnienie liczby kolekt wyrażano zarazem bogactwo
treści danego okresu liturgicznego, jak i zaznaczano wspomnienia świąt niższej
rangi. Posłużmy się przykładem z rytu predykantów, który to zobrazuje. W niedziele
Adwentu odmawiano najpierw orację z danej niedzieli, następnie orację o Najświęt-
szej Maryi Pannie (Deus qui de beatæ Mariæ), a jako trzecią wypowiadano orację
Deus qui caritatis. Kiedy jednak wypadało wspomnienie lub uroczystość, taka jak
na przykład wigilia uroczystości św. Andrzeja, wówczas druga oracja była brana
z niedzieli, trzecia o Maryi Pannie, a pierwsza z wigilii uroczystości. W ten sposób
jako pierwszorzędną obchodzono uroczystość Apostoła. Nie naruszała ona jednak
cyklu roku liturgicznego, którego charakter wciąż był uwypuklany zarówno przez ad-
wentową orację niedzielną, jak i przez kolektę maryjną. Ogólna oracja za wierzących
ustępowała miejsca modlitwie z uroczystości.

W księgach mszalnych braci kaznodziejów nie pojawia się słowo „collecta”, za-
miast niego konsekwentnie stosuje się określenie „oratio”. Zasadę tę stosowano we
wszelkich księgach mszalnych aż do XX wieku. Jest to cecha charakterystyczna
zwyczajów liturgicznych wchodzących w skład rytu rzymskiego. Co prawda w ko-
mentarzach do mszy świętej pojawia się określenie „collecta” i nazwę tę uzasadniano
teologicznie, niemniej w XIII wieku nie była używana w ordo missæ i formularzach
mszalnych. Dominikanie stosują nazwę „collecta” do określenia wszelkich modlitw
wypowiadanych przez celebransa podczas wspólnie sprawowanej liturgii. WCollecta-
rium znajdują się między innymi przewidziane na zakończenie godzin kanonicznych
oracje, które częstokroć pokrywają się z mszalnymi kolektami.

Dominikanie — podobnie jak w innych rytach — odmawiają kilka kolekt na jednej
mszy, ale zwyczajowi temu towarzyszą pewne zastrzeżenia. W mszach konwentual-
nych odmawiano trzy oracje. Nawet jeśli nakładające się na siebie oktawy, niedziele
czy wspomnienia świętych pozwalałyby zwiększyć ich liczbę, na jednej mszy nie
odmawiano więcej niż czterech oracji („quinta non superaddatur”). Kaznodzieje
nie stosowali się w tym wypadku do rzymskiej zasady nieparzystej liczby kolekt.
Warto, abyśmy jeszcze zwrócili uwagę na okresy wyjątkowe, podczas których po-
wyższa reguła była wyraźnie wzmocniona, a liczba oracji zmniejszona do jednej.
Mianowicie, w święta rytu zdwojonego, a także w dwa pierwsze dni oktawy Bożego
Narodzenia, w dzień Ofiarowania Pańskiego, w trakcie trwania oktaw Paschy i Zesła-
nia Ducha Świętego i wszędzie tam, gdzie zostało to dodatkowo zaznaczone, wolno
 Co prawda w rubrykach mszy rzymskiej wydanych przez S.J.P van Dijka zostały pominięte przepisy

dotyczące kolekt (por. S.J.P. van Dijk, J.H. Walker, The Ordinal of the Papal Court, dz. cyt., s.
.), możemy jednak wnioskować o liczbie oracji na podstawie mszałów z okresu i komentarzach
dotyczących mszy, por. np. Durandus, Racionale, dz. cyt., IV, , .

 Por. Innocentius III, De sacro altaris mysterio, PL , D.
 Por. Ordinarium, dz. cyt., s. , nr . Prototyp, f. v.
 Por. np.: Innocentius III, De sacro altaris mysterio, PL , B.
 Por. Ordinarium, dz. cyt., s. , nr .
 Ordinarium Haymona z Faversham polecało odmawiać co najwyżej trzy kolekty, a w dni uroczyste

jedną. Por. S.J.P. van Dijk OFM, Ordines of Haymo of Faversham, dz. cyt., s. .
 Dotyczyło to głównie świąt, które pojawiały się w okresach uroczystych. Na przykład jeśli święto





Ilustracja .: Folio v Prototypu.





. A Ordo missæ maioris altaris

było odmówić tylko jedną orację jako kolektę.
Powyższe zasady ogólne obowiązywały wówczas, gdy w konwencie odprawiano

tylko jedną mszę wspólną w ciągu dnia. Inna sytuacja miała miejsce w dni, kiedy
odprawiano więcej mszy z udziałem wspólnoty klasztornej. W takich wypadkach
w mszy bardziej uroczystej odmawiano tylko jedną kolektę, na kolejnej Eucharystii —
mniej uroczystej — odmawiano pozostałe oracje według tych samych zasad, które
przytoczyliśmywyżej. Dodatkowowwyjątkowy sposób traktowanomsze za zmarłych.
Jeśli dana msza była mszą pogrzebową, nie zanoszono na niej więcej niż jednej oracji,
a w pozostałych przypadkach zanoszono trzy.

W Missale conventuale wszystkie dni roku liturgicznego zostały dokładnie roz-
pisane. Formularze zawierają jednak tylko jedną orację na każdy dzień. Lekturę
formularzy mszalnych należy uzupełnić o wcześniejsze rubryki, które wymieniają
liczbę i incipity właściwych kolekt oraz pozostałych tekstów mszalnych. Znajdziemy
je w Ordinarium z Prototypu, w którym zostały zanotowane poczynając od folio v.

Przytoczone zasady układają się w czytelny schemat. Na ich podstawie widać,
że uroczysta celebracja podkreślana była przez odmawianie tylko jednej oracji. To
oczywisty sposób na zaznaczenie wyjątkowego charakteru dnia — ze względu na
doniosłość uroczystości, nie wspomina się innych tajemnic wiary. Zazwyczaj bowiem
obchodzono jednocześnie święta wyższej i niższej rangi, a dodatkowo przez trzecią
kolektę podkreślano charakter danego okresu liturgicznego. W największe uroczysto-
ści naruszano ten zwyczaj, by wspominać jedną tajemnicę o wyjątkowym znaczeniu.
Mamy tu do czynienia nie tyle z uboższą formą obchodu święta, co z podkreśle-
niem szczególnego charakteru dnia. W najważniejsze dla Kościoła święta pomija
się wszystkie wspomnienia mniejszej rangi. Postępuje się tak wyłącznie po to, by
podkreślić wagę i sens uroczystości.

Jak zauważyliśmy, msze za zmarłych były traktowane w sposób wyjątkowy. Dla-
tego również podczas nich odmawia się tylko jedną orację, by zachować ich uroczysty
i szczególny charakter. Wypada się domyślać, że w przypadku mszy pro defunctis uro-
czysty charakter celebracji był wynikiem nie tyle radości, jak mogło mieć to miejsce
w inne dni świąteczne, ale był wyrazem powagi.

Zwróćmy uwagę na przebieg akcji liturgicznej, podczas której celebrans zanosi
modlitwę. Odnajdziemy w niej kolejne cechy charakterystyczne dla liturgii domini-
kańskiej, choć zaczerpnięte z innych tradycji liturgicznych. Po zakończeniu Gloria in
excelsis, podczas której posługujący stoją, lub po Kyrie, w trakcie którego siedzą, cele-
brans wraz z diakonem stają przy ołtarzu po stronie epistoły. Diakon zajmuje miejsce
za prezbiterem, który odwraca się w stronę konwentu z uniesionymi i rozłożonymi
rękoma, po czym śpiewa: „Dominus vobiscum”. Składa ręce zaraz po wezwaniu.
Nie czeka na odpowiedź chóru, odwraca się ponownie do mszału, z którego śpiewa

wypadało pomiędzy niedzielą przed Wniebowzięciem a dniami krzyżowymi, wówczas odmawiano
tylko jedną orację. Wszystkie te przypadki zaznaczone są w Missale conventuale. Wspólną cechą
wyjątków jest bardziej uroczysty charakter dnia niż okresu, w którym wypadają.

 Por. ilustracja .. Tak zwana historia niedziel — „historia dominicalis per hebdomadam”.
 W księgach dominikanów nie znajdujemy wskazówek, kiedy ani w jaki sposób należy łączyć

dłonie. Franciszkanie szczegółowo wyliczają momenty, kiedy należy wykonać ten gest: „Et nota
quod jungendae sunt manus quotiens se sacerdos inclinat ante altare; et in collectis, secretis et
postcommunionibus quando venitur ad «Per Dominum» ultimum si plures dicantur; et postquam
inceperit «Gloria in excelsis Deo» et «Credo»; et quando vadit ad sedem et quando revertitur
ad altare; et in fine praefationis; et antequam levet hostiam cum dicit «fiat dilectissimi» etc.; et
ante «Pater noster» cum dicit et praestas nobis; et quando accipit hostiam a patena ut frangat
super calicem; et quotiens vadit a libro usque ad medium altaris et quando revertitur ad librum





.. Instructio

modlitwy, ponownie rozłożywszy ręce. Wszyscy ministranci są głęboko pochyleni.
Pierwszą i ostatnią orację kończy odpowiednia klauzula „Per Dominum” i „Amen”
zaśpiewane przez chór, który w czasie oracji też trwa w głębokim skłonie. Opis głębo-
kiego ukłonu („inclinatio profunda”) znajduje się już w najstarszych Konstytucjach
i nie zmienia się również w edycji w  roku. Oznacza pokłon na tyle głęboki, by
można było dłońmi dotknąć kolan. Ten typ skłonu był powszechnie stosowany, na co
wskazują chociażby consuetudines kanoników z Prémontré oraz Indutus planeta.
Franciszkanie wymieniają dodatkowo momenty, w których należy wykonać skłon
jedynie głową, a nie całym ciałem. W stosunku do przepisów franciszkańskich,
dominikanie rzadziej wykonują zarówno inklinacje głębokie, jak i skłony głową.

Diakon, który w tym czasie stoi poniżej celebransa, podczas wezwania Dominus
vobiscum unosi krawędź ornatu. Rubryki zaznaczają jednak, że diakon nie klęka
w trakcie tej czynności nawet wówczas, gdy mszę odprawia biskup. Wydaje się —
choć nie jest to jasno powiedziane — że diakon, tak jak zakonnicy w stallach, pochyla
się. Inaczej trudno sobie wyobrazić, by czynność ta mogła wyglądać dostojnie. Gest
podtrzymywania dolnej części ornatu, w chwili kiedy kapłan jest zwrócony w stronę
chóru, z pewnością nie pochodzi z liturgii cystersów. Opis, który znajdujemy w Ordi-
narium kaznodziejów, sprawia wrażenie jakby był odwróceniem mniszego zwyczaju
odnotowanego w Usus antiquiores Ordinis Cisterciensis. U cystersów bowiem,
dopiero po wezwaniu „Pan z wami” i po tym, gdy celebrans zwróci się do księgi,
diakon unosi skraj jego szaty. W tym miejscu w rycie predykanckim natrafiamy na
ślad liturgii premonstratensów. Również w ich zwyczaju już od XII wieku używano
gestu podtrzymywania ornatu w chwili, gdy kapłan odwracał się do zgromadzenia.

dicto «Dominus vobiscum»; et si vadit ab altari ad piscinam vel revertitur et quando a sacristia
vadit indutus ad altare et quando completa missa revertitur ad sacristiam”. Indutus planeta, V.L.
Kennedy [red.], s. . W zasadzie można byłoby streścić ów przepis, stwierdzając, że kapłan łączy
dłonie zawsze, ilekroć ich nie rozkłada tak, jak przy odmówieniu kolekty lub kiedy nie kładzie ich
na ołtarzu.

 Por. Liber constitutionum, AOP  ( – ), dz. cyt., s. .
 „Et cum in chorum venerint, inclinent ante altare profunde, super genua collecta cappa utraque

manu, quod faciendum est ubicumque inclinaverint”. P.F. Lefèvre, W.M. Grauwen, Les Statuts de
Prémontré au Milieu du XIIe siècle, dz. cyt., s. .

 „Item nota quod primo inclinat se sacerdos ante gradum altaris in confessione ut praedictum est.
Secundo cum dicit «Oramus te Domine». Tertio post evangelium cumdicit «Suscipe sancta Trinitas».
Quarto cum dicit «Te igitur». Quinto cum dicit «Supplices te rogamus omnipotens Deus». Sexto
ante pacem cum dicit «Domine jesu Christe qui dixisti». Septimo post pacem cum dicit «Domine
jesu Christe fili Dei vivi». Octavo post missam cum dicit «Placeat Sancta Trinitas». Et sciendum
quod istae inclinationes profunde fiunt coram altari”. V.L. Kennedy [red.], s. .

 „Sunt et aliae inclinationes quae fiunt rnediocriter super altare. Prima cum dicit «suscipe depreca-
tionem nostram». Secunda quando sacerdos debet legere evangelium dicendo «Munda cor meum»
vel «Sit Dominus». Tertia cum dicit «et homo factus est». Quarto quando collocato calice vadit ad
abluendum. Quinta cum dicit «Sanctus». Sexta cum nominatur Beata Virgo in Communicantes.
Septima post consecrationem hostiae antequam elevetur. Octava ante «Pater noster» cum dicit «et
praestas nobis». Nona cum nominatur Beata Virgo in oratione «Libera nos quaesumus Domine».
Decima quando dicit «Agnus Dei». Undecima in perceptione. Duodecima post perceptionem si
vadit ad piscinam. Et omnes istae inclinationes fiunt ante medium altaris. Vertens se ad populum
tantum cum dicit «Orate pro me fratres» parum se inclinat”. Tamże.

Por. Ordinarium, dz. cyt., s. , nr .
Por. Usus antiquiores Ordinis Cisterciensis, PL , B.
Potwierdzenie tego zwyczaju znajduje się również przy opisie postcommunio. Tamże, A.
Por. M. van Waefelghem, Liturgie de Prémontré. Le „Liber ordinarius” d’aprés un manuscrit du

XIIIe/XVIe siècle, Löwen , s. , , .





. A Ordo missæ maioris altaris

Zwyczaj premonstratensów i dominikanów był wcześniej znany liturgii rzymskiej,
o czym świadczy laterańskie ordo z połowy XII wieku. Zwyczaj ten poświadczany
jest również w późniejszych księgach rzymskich. W mszałach laterańskich z XIII
wieku, ze względu na prawie całkowity brak opisu działania asysty, nie znajdujemy
na ten temat żadnej wzmianki. Wspomniany jest natomiast pocałunek ołtarza po
„Dominus vobiscum”, którego nie znajdujemy w rubrykach kaznodziejów.

Po wezwaniu kapłan odwraca się z powrotem w stronę ołtarza. Ordinarium za-
znacza, że obrót należy wykonać w kierunku przeciwnym niż poprzednio. W ten
sposób prawodawcy pragną uniknąć sytuacji, w której kapłan obracałby się wkoło
własnej osi („non se girando revertatur ad librum”). Po zwróceniu się do mszału
powtórnie wznosi i rozkłada ręce. W dalszej części przepisów liturgicznych czytamy
o specyficznym dla rytu dominikańskiego geście rozłożenia dłoni, który stosuje się
podczas odmawiania kolekt. Ordinarium precyzuje, że gest, choć skromny, ma być
tak wykonany, by dłonie kapłana były widoczne dla stojących za nim. Podobnie
w rycie rzymskim kapłan zanosi kolekty z dłońmi wzniesionymi i rozłożonymi. We-
dług tego zwyczaju kapłan rozkładał ręce na wysokości klatki piersiowej, ale ramiona
zasłaniały dłonie. Dokładne wskazanie, jak należy rozkładać ręce w rycie rzym-
skim znajdujemy, co prawda dopiero w Ordo Romanus XIV, w którym czytamy, że
ręce wznosi się na wysokość ramion, tak by rozłożone dłonie ze złączonymi palcami
znajdowały się przed ramionami. Wydaje się jednak, że zwyczaj ten jest wcześniej-
szy. Dominikanie czerpią wzór dla stosowanego przez siebie gestu z innego źródła.
Trudno jednak określić skąd, ze względu na to, że ich Ordinarium jest pierwszym
dokumentem, w którym ten gest został opisany.

Zwróćmy jeszcze uwagę na jeden dodatkowy przepis, który pojawia się w Or-
dinarium dominikanów przy omawianiu celebracji Środy Popielcowej. Od tego
dnia aż do końca Wielkiego Postu, poza niedzielami, Wielkim Czwartkiem i Wigilią
Zmartwychwstania, będzie obowiązywać następująca zasada: po „Oremus” cele-
bransa, diakon, klękając, zaśpiewa „Flectamus genua”. Na to wezwanie cały chór,
asysta i celebrans uklękną. Po chwili diakon zaśpiewa „Levate” i wszyscy wstaną.
Chór i asysta pochylą się głęboko, a kapłan zaśpiewa oracje. Odpowiednie melodie
dla tych komend (d – f – g – f ) zostały zamieszczone w Prototypie na folio r, a więc
w Evangelistarium, w którym znajdowały się i inne śpiewy diakońskie.
Por. J. Jungmann SJ, Missarum Sollemnia, dz. cyt., t. , s. , przypis . Interesujące świadectwo,

na które powołuje się J. Jungmann SJ, zostało zaczerpnięte z Bernhardi Cardinalis et Lateranensis
Ecclesiae prioris. Ordo officiorum Ecclesiae Lateranensis, ed. L. Fischer, Munchen , s. .

Na przykład w szesnastowiecznym Ordo Romanus XVI, por. PL , B.
Por. S.J.P. van Dijk, J.H.Walker,TheOrdinal of the Papal Court, dz. cyt., s. . Brak opisu uniesienia

ornatu w księgach laterańskich jest zastanawiający. O ile niewiele uwagi poświęca się w nich asyście,
niekiedy wspomina się o konkretnych czynnościach diakona. Nie dotyczy to jednak tego wypadku.

Ordinarium, dz. cyt., s. , nr .
Por. Ordinarium, dz. cyt., s. , nr .
 „[…] eleuationemmanuum sacerdotis et extensionemnotandumquod semper eleuatmanus sacerdos

mediocriter ita quod eleuatio non excedat humeros nec nimis deprimatur sitque distensio in latum
semper moderata et equalis in missa et quando stat versus ad altare et quando vertit se ad populum
vacat ab vsu preterquam in oratione”. Indutus planeta, V.L. Kennedy [red.], s. . Por. M. Gihr,
Ofiara mszy świętej, dz. cyt., s. n.

 „[…] elevet manus juxta altitudinem humerorum, ita quod dextera sit ante dexterum humerum et
sinistra ante sinistrum, extensis utriusque manus digitis sed non disjunctis”. PL , C. Dalej
w tekście Ordo częste odwołania do tego gestu, np.: A, D.

Por. J. Jungmann SJ, Missarum Sollemnia, dz. cyt., t. , s. , przypis .
Por. Ordinarium, dz. cyt., s. , nr .





.. Instructio

Wypada na koniec wspomnieć o melodii, jaką dominikanie stosowali, śpiewając
oracje. Mszał nie udziela wskazań na ten temat. Znajdujemy je we wspomnianym
wyżej Collectarium. Zawiera ono zapis melodii, na którą należało wykonać orację
w nieszporach i laudes oraz prostszy wariant melodii do użytku podczas mniejszych
godzin kanonicznych. Autorzy Correctorium zaznaczają również inne przypadki,
kiedy należy użyć prostszej melodii. W zakresie analizy muzykologicznej będziemy
zainteresowani wyłącznie uroczystą formą melodii, ponieważ drugi wariant śpiewu
kolekt stosowany w godzinach mniejszych i poza mszą nie różnił się w niczym od
znanej z tradycji rzymskiej melodii opartej o tercję małą f — d. W obu muzycznych
przykładach księga nie daje rozbudowanych reguł dla oracji, jak czyni to, omawiając
lekcję epistoły czy Ewangelii. Przy oracji ogranicza się do zanotowania wraz z nu-
tami tylko jednej modlitwy. Pominięto zademonstrowanie jakichkolwiek wyjątków
bądź elementów specyficznych.

Prawdą jest, że melodie kolekt, czytań i Ewangelii były bardzo proste. Choć były
bardzo ważne w celebracji, nie charakteryzuje ich bogactwo formuł melodycznych.
W. Apel zauważa, że w sensie właściwym nie są to kompozycje muzyczne, a jedynie
sposób wypowiadania tekstu, który przez rozbudowaną formę muzyczną uległby
zniekształceniu. Stwierdza: „Muzyka nie ma w nich samodzielnego znaczenia i warto-
ści, lecz służy jedynie jako środek przekazania wyraźnej i dobrze słyszalnej wymowy
słów, tak by dotarły do najdalszych zakamarków kościoła”. Dlatego też każda ze
wspomnianych części liturgii jest formą deklamacji urozmaiconą jedynie drobnymi
zmianami dźwięku prowadzącego (łac. tuba lub dominanta). W mszale dominika-
nów — zresztą jak i w innych z interesującego nas okresu — zdania oracji zostały
zapisane wraz z zaznaczeniem zmian melodii. W tym celu używano znaków inter-
punkcyjnych, którymi dzielono zdania modlitw na mniejsze części. Zazwyczaj
dane zdanie kolekty dzielono na trzy części. Koniec pierwszego członu zaznaczano
przez punctus circumflexus, stąd znak jak i formułę melodyczną nazywano fleksą.
Na jej oznaczenie Prototyp używa znaku, który można uśrednić do następującego: .
W komentarzach muzykologicznych najczęściej określa się go jako średnik. Zakoń-
czenie drugiego członu oznaczano przez użycie punctus elevatus, który wyznaczał
muzyczną formułę mediacji (niekiedy nazywanej metrum). Prototyp posługiwał się
w tym względzie znakiem: . Koniec zdania zaznaczano kropką: ·, a więc punctus
versus. Fleksa najczęściej polegała na obniżeniu melodii, mediacja na obniżeniu i po-
wrocie do dźwięku prowadzącego (stąd nazywano ją również elevatio), zakończenie
zdania w oracjach zależało od kontekstumodlitwy, a w szczególności od tego, czy con-
lusio, czyli mała doksologia, miała własną melodię, czy też wykorzystywała formuły
fleksy i metrum.

Por. Prototyp, f. v.
Por. Prototyp, f. r.
Por. dla przykładu uwagę: „eo modo quo dicantur orationes ad horas”. Prototyp, f. v.
Por. uwagi na stronach:  i  niniejszego opracowania.
W. Apel, Gregorian chant, Indiana , s. .
Zwyczaj ten sięga pierwszego tysiąclecia. Por. J. Jungmann SJ, Missarum Solemnia, dz. cyt., t. , s.

, przypis .
Nazwy: „średnik” i „dwukropek” pochodzą z Regulæ cantus, na którym bazujemy, i zwyczajów

typograficznych końca XIX i początku XX wieku. Por. Zasady zwyczajnego śpiewu Kościoła wedlug
rytu św. Zakonu Braci Kaznodziejów, [tłum.] D. Krupińska, [red.] G. Przechowski OP, R. Pożarski,
[red. naukowa] T. Grabowski OP, J. Kubieniec, Kraków .

Por. szczegółowe omówienie zagadnienia w: P. Wagner, Einführung in die gregorianischen Melodien.





. A Ordo missæ maioris altaris

Wydaje się, że w zwyczaju dominikańskim XIII wieku do śpiewów mszalnych sto-
sowano melodię bardziej uroczystą, choć Prototyp nie wypowiada się jednoznacznie
na ten temat. Wspomina jednak, że podczas wielkopiątkowej modlitwy po Pasji, ka-
płan używa melodii z większych godzin kanonicznych, a podczas śpiewu modlitwy
przy poświęceniu świec przed procesją w uroczystość Oczyszczenia prostej. Po-
średnio wskazuje więc, że okazje bardziej uroczyste wymagają rozbudowanej melodii
oracji. Zwyczaj odmawiania kolekty i modlitwy po komunii na melodię uroczystą
wprost wyrażają źródła z gatunku regulæ cantus. P. Bernard OP w następujący
sposób wspomina o tym: „Modus cantandi orationes duplex est: unus ad Missam,
Laudes et Vesperas adhibetur; alter ad Horas et ante vel post Missam”. Tym też
utwierdza nas w przekonaniu, że tradycja przeniosła zwyczaj, który możemy wyde-
dukować z księgi Humberta. Pełne omówienie melodii znajdujemy w Regulæ cantus
z  roku. Czerpiąc z dwudziestowiecznych Zasad zwyczajnego śpiewu Kościoła
według rytu św. Zakonu Braci Kaznodziejów, przedstawmy krótką charakterystykę
poniższej melodii.

D



ó



mi



nus



vo-



bí



scum.

  

Et



cum



spí-



ri-



tu



tu-



o.



 

O



ré



mus.



 

Co



ncé



de



nos



fá



mu-

 



los



tu-



os,



quæ



su



mus,



Dó



mi-



ne



De-



us,



pe



rpé-



tu-



a



me



ntis



et



có



rpo-



ris



sa-



lú-







te



gau



dé-



re:





et



glo-



ri-



ó-



sa



be-



á-



tæ



Ma-



rí-



æ



se



mper



Ví



rgi-



nis



i



nte



rce



ssó



ne,









a



præ



sé



nti



li-



be-



rá-



ri



tri



stí-



ti-



a;

 

et



æ-



té



rna



pé



rfru-



i



læ-



tí-



ti-



a:





Per



Dó



mi-

 



num



no



strum



Je-



sum



Chri



stum



Fí-



li-



um



tu-



um;

 

qui



te



cum



vi-



vit



et



re



gnat



in

 



u



ni-



tá-



te



Spí-



ri-



tus



sa



ncti,



De-



us:





per



ó



mni-



a



sǽ



cu-



la



sæ



cu-



ló-



rum.

  

A



men.



 

EinHandbuch der Choralwiessenschaft, t. ,Gregorianische Formenlehre. Eine choralische Stilkunde,
Leipzig , s. –.

Por. Prototyp, f. r.
Por. Prototyp, f. v.
Na temat źródeł zbioru zasad rządzących śpiewem dominikanów por. przedmowę w Zasady

zwyczajnego śpiewu Kościoła według rytu św. Zakonu Braci Kaznodziejów, dz. cyt., s. I–VI.
P. Bernard OP,CantusMissarum juxta ritum Sacri Ordinis Prædicatorum. Ad antiquorum codicum

restitutus et reverendissimi patris fr. Alex. Vincentii Jandel totius ejusdem Ordinis Vicarii Generalis
permissu editus, Gandawa , s. LXXX ().

Por. Zasady zwyczajnego śpiewu Kościoła według rytu św. Zakonu Braci Kaznodziejów, dz. cyt., s.
–.





.. Instructio

W większości wypadków do XII wieku dominanta była notowana na dźwięku
a. Wobec tego odchylenia na dźwięki niższe obejmowały cały ton (a— g). Mszały
trzynastego stulecia częstokroć stosują dosyć nowy zwyczaj i notują dźwięk prowa-
dzący na f bądź c, dzięki temu melodia często wykorzystuje półton. W mszałach
dominikańskich melodie oracji notowano w kluczu F, a wobec tego tonem recytatyw-
nym był dźwięk f. Zatem fleksa polega na obniżeniu do e sylab od ostatniego akcentu
w frazie. Recytację kontynuowano na e aż do kolejnego akcentu. Obniżenie dźwięku
było połączone z pauzą, ponieważ wypadało w logicznym podziale zdań oracji. Stąd
znajdujący się w chórzemogli wyraźnie słyszeć, że kapłan zatrzymał się pół tonu niżej
niż dźwięk prowadzący. Po powrocie na f kontynuowano aż do mediacji. Polegała
ona na obniżeniu melodii do e i powrocie do f, które wykonywano pomiędzy dwoma
ostatnimi akcentami frazy. Formuły fleksy i elewacji stosowano naprzemiennie, ale
zawsze tak, by zakończyć wzniesieniem dźwięku przed konkluzją modlitwy. Melodie
tego typu znajdujemy w licznych źródłach z okresu. Zasadniczy rysunek melodii
w znaczącej części odpowiada angielskim i francuskim mszałom, które notowały
śpiew oracji w kluczu F, a także zbieżny jest z wcześniejszymi źródłami, które melodie
kapłańskie zapisywały jeszcze na dźwięku a.W drugimwypadkumelodia zmieniła się
zasadniczo, ponieważ zamiast całego tonu posługuje się półtonem, ale zmiana ta jest
konsekwentna i dlatego zarys melodii (jej przebieg, zasady fleksy i metrum) pozostaje
ten sam. Ze względu na popularność powyższej i bardzo podobnych melodii stosowa-
nych w śpiewie kolekt nie możemy jednoznacznie stwierdzić, jaki zwyczaj liturgiczny
był tu bezpośrednim źródłem dla dominikanów. Dodatkowo rozstrzygnięcie utrudnia
fakt, iż cystersi nie zanotowali w swoim archetypie liturgii — przynajmniej w zacho-
wanej jego części — melodii dla modlitw celebransa. Podobieństwo formuł obecne
w zasadzie w całym Kościele zachodnim złotego okresu średniowiecza w części unie-
ważnia pytanie o źródło konkretnego wiariantu śpiewu. Możemy przypuszczać, że
bracia albo posiłkowali się w tym wypadku na przykład rytem Sarum, który przewi-
dywał wykonanie kolekt na bardzo podobną melodię, lecz z nieco częstszym użyciem
clivis albo w ogóle nie skupiali się na kopiowaniu konkretnego źródła, lecz wybrali
najbardziej powszechne i znane im warianty melodyczne.

Dotyczy to zarówno dialogu, jak i wezwania oraz zasadniczej części modlitwy.
Nie można tego jednak powiedzieć o konkluzji oracji — małej doksologii. Tutaj
natrafiamy na zabieg, którego nie spotkaliśmy w innych zwyczajach liturgicznych
rytu rzymskiego. Na słowa: „per ómnia sǽcula sæculórum” kaznodzieje dodali
na pierwszym akcencie dźwięk g. Występował tylko raz i jedynie w zakończeniu, co
sprawiało wrażenie bardzo charakterystycznego akcentu słowno-muzycznego. Po
nim następowały znane już fleksa i elewacja, a na końcu fleksa w postaci clivis () na
ostatnim akcencie. „Amen” odpowiadano na dźwiękach e — f bez nuty podatus () na
drugiej sylabie — tak charakterystycznej dla liturgii rzymskiej. Tego typu konkluzja
oracji przypomina finał sekrety — modlitwy przed prefacją, którą w wielu zwyczajach
wykonywano z akcentem w sǽcula. Możliwe, że właśnie melodia tejże konkluzji była
Por. W. Apel, Gregorian chant, dz. cyt., s. .
Por. P. Wagner, Einführung in die gregorianischen Melodien. Ein Handbuch der Choralwiessenschaft,

dz. cyt., s. .
Por. tamże.
Omówienia tematu, do których udało nam się dotrzeć, oraz źródła, z których korzystamy, nie

zawierają charakterystycznego elementumeolodii zawartychwksiągach dominikańskich.Uważamy
jednak, że to zbyt słaby dowód na to, aby właśnie kaznodziejom przypisywać autorstwo wskazanego
wyjątku.





. A Ordo missæ maioris altaris

inspiracją dla dominikanów i w podobny sposób zaznaczyli finał innych oracji. Bez
względu na źródło użytego rozwiązania jest to jedyny element charakterystyczny
w melodii kolekty stosowanej w usus braci kaznodziejów.

... L 

Po ostatniej oracji subdiakon, poprzedzany przez jednego z akolitów, zabiera Epi-
stolarium z ołtarza i udaje się namiejsce, z którego będzie czytał lekcję. Księgę trzyma
w ten sam sposób, który poprzednio został opisany przy wnoszeniu mszału i ewange-
liarza. Miejsce przeznaczone do odczytania lekcji zależało od liturgicznej rangi dnia,
a więc pośrednio od liczby osób biorących udział w liturgii. Dlatego w dni świąteczne
lekcję odczytywano z pulpitu umieszczonego pomiędzy chórem a nawą (lectorium).
Natomiast w dni zwykłe, w dni rytu trium lectionum oraz podczas obchodu oktaw
czytano lekcję z pulpitu, który stał u stopni ołtarza. Z wiadomości, które przytoczy-
liśmy na temat budowy kościoła dominikanów z tamtego czasu, wynika, że w dni
bardziej uroczyste lektor nie był zwrócony w kierunku nawy. Podobnie w dni mniej
uroczyste, gdy czytał z mniejszego pulpitu znajdującego się po środku prezbiterium
poniżej stopni ołtarza, również nie kierował się w stronę chóru, tylko ołtarza.

Akolita towarzyszył subdiakonowi w drodze do pulpitu jedynie w dni uroczyste.
Zazwyczaj rola akolity ograniczała się do odebrania księgi po skończonej epistole
i odniesienia jej na miejsce. Składał ją wówczas na ołtarzu, tam gdzie spoczywała
poprzednio, a gdy był już wolny od innych obowiązków, odnosił księgę do zakrystii.
W szczególne dni akolita odczytywał lekcję, która niekiedy poprzedzała lekturę
epistoły.

Zwróćmy uwagę na schemat przewidzianych czytań. Nie przedstawimy tutaj
pełnego indeksu poszczególnych wyjątków z Pisma Świętego. Skupimy się jedynie na
opisaniu zasadniczych cech charakteryzujących ryt dominikański w zakresie wyboru
lekcji i epistoł. Częściowe zestawienie czytań na poszczególne dni opublikowała M.
O’Carroll SND. Ona również zwróciła uwagę, że — podobnie jak w przypadku
kalendarza liturgicznego — w zakresie doboru perykop ewangelicznych, jak i czytań
mszalnych ryt dominikański wyraźnie nawiązuje do dawnych tradycji rytu rzym-
skiego. Przeciwnie franciszkanie, którzy do swojej liturgii wprowadzili nowy wybór
lekcji. Epistolarium braci mniejszych w nieco zmodyfikowanej wersji zostało za-
adaptowane przez Kościół po Soborze Trydenckim. Wówczas również dominikanie
przyjęli nowy zestaw czytań mszalnych, uzgodniony z rzymskim.

W trzynastym wieku na liturgię mszy świętej najczęściej przewidziano jedno
czytanie. Wówczas był to odpowiedni wyjątek zaczerpnięty z listów Pawłowych lub
katolickich. W miejscu epistoły czytania ze Starego Testamentu wypadały bardzo
rzadko, głównie w dni postne lub święta o umocnionej tradycji liturgicznej: święto
Objawienia i w czasie jego oktawy, od Środy Popielcowej do I Niedzieli Wielkiego
Postu, w Wielki Piątek. Teksty starotestamentalne były wykorzystywane regularnie
Por. Ordinarium, dz. cyt., s. , nr .
Por. C. Jasinski OP, Cæremoniale Missæ, dz. cyt., s. .
Por. Ordinarium, dz. cyt., s. , nr .
M. O’Carroll SND, The Lectionary for the proper of the year in the dominican and franciscan rites

of the thirteenth century, dz. cyt., s. nn.
Tamże, s. n.
Zmiana została zaaprobowana w  roku. Por. Introduction, [w:] The Dominican Missal in Latin

and in English, Revised Edition, Oxford , s. XVIII.





.. Instructio

tylko wtedy, gdy epistołę poprzedzała tak zwana lekcja. Zwyczaj czytania dwóch
fragmentów Pisma Świętego na liturgii mszy stosowano w dzień Bożego Narodzenia
(od mszy wigilijnej do mszy w ciągu dnia) oraz w Wielki Piątek. Dominikanie — prze-
ciwnie do franciszkanów — nie wykonywali pierwszej lekcji w Niedzielę Palmową.
M. O’Carroll SND pomija w swoim zestawieniu opis dni suchych, kiedy podczas
liturgii mszy stosowano dwa czytania ze Starego Testamentu (środa), jedno (piątek)
i pięć (sobota). Podobnie w przytoczonym zestawieniu nie znajdujemy dokładnego
opisu dni Wielkiego Postu. Bracia kaznodzieje stosowali w tym okresie liturgicznym
następujący schemat czytań: w niedzielę epistoła z Nowego Testamentu, w dni po-
wszednie lekcja ze Starego Testamentu wykonywana w miejsce epistoły, w soboty
pięć czytań starotestamentalnych lub dłuższe niż zwykle czytanie z ksiąg prorockich.
Do Triduum Sacrum przypisano własne czytania: w Wielki Czwartek epistołę z Listu
do Koryntian, w Wielki Piątek dwie lekcje starotestamentalne (z których drugą wyko-
nywał subdiakon), w Wielką Sobotę cztery czytania ze Starego Testamentu i epistołę
z Listu do Kolosan. Schemat używany w wigilię Paschy powtarzał się w przeddzień
Zesłania Ducha Świętego (wówczas również czytano cztery fragmenty Starego Testa-
mentu i nowotestamentalną epistołę z Dziejów Apostolskich) oraz w wigilię Niedzieli
Trójcy Świętej (ten sam schemat). W drugiej części Epistolarium, zawierającej czyta-
nia na wspomnienia świętych, zdarza się kilkakrotnie, że wykorzystane są wyjątki
z Księgi Mądrości.

Z analizy Epistolarium wnioskujemy, że w pozostałe dni prócz tych, na które
zostały wyznaczone odpowiednie fragmenty Pisma Świętego, czytano epistołę z nie-
dzieli. Taką praktykę uznawanow całymKościele Zachodnim.Nie budzi ona szczegól-
nego zdziwienia, jeśli uświadomimy sobie, że podobny zwyczaj stosowanow odniesie-
niu do śpiewów i pozostałych modlitw mszalnych. Powtarzanie tekstów liturgicznych
niedzieli jest praktykowane również współcześnie. Niemniej warto zwrócić uwagę,
że w zakonnej liturgii średniowiecznej powtarzalność obejmowała w sumie ograni-
czony zakres tekstów. To prawda, że z jednej strony msza święta codzienna — poza
wspomnieniami i okresem Wielkiego Postu — była częściowym powtórzeniem cele-
bracji niedzielnej. Jednak większość modlitw liturgicznych, a więc przede wszystkim
liturgia godzin, dostarczała nowych treści. Z drugiej strony, powtarzanie rytu nie-
dzieli skupiało uwagę na najistotniejszych prawdach wiary, a dodatkowo wytwarzało
wrażenie trwania w niezmiennej przestrzeni i czasie sakralnym.

Średniowieczny ryt dominikanów, podobnie jak inne z tego okresu, przywiązywał
szczególną uwagę do celebracji słów Pisma Świętego. Zarówno epistoła, jak i lekcja
mszalna na uroczyście sprawowanej Eucharystii nigdy nie były odczytywane. Lektura
czytań bez śpiewu była możliwa jedynie na mszach prywatnych, a nie konwentual-
nych. Poświęćmy wobec tego kilka słów analizie melodii, której używał subdiakon
w trakcie lektury epistoły. Analogicznie domelodii kolekt, również tym razemmelodia
jest raczej formą deklamacji na jednym tonie, który ozdabia się prostymi formułami
muzycznymi. Zestaw reguł dotyczących modi legendi epistoły znajdujemy na pierw-
szej karcie Epistolarium — folio r Prototypu. W tymmiejscu w formie przykładów
zanotowano melodie rozpoczęcia czytania, mediacji i terminacji zdań, formułę pyta-
nia oraz zakończenie wyjątku biblijnego. Następnie z różnych Pism Starego i Nowego
Por. Prototyp, f. r i v.
Warto wspomnieć jeszcze o epistole na niedzielę Sześćdziesiątnicy, którą podzielono na dwie

części, by w ciągu kolejnych dni tygodnia czytać całość lub tylko odpowiedni fragment przepisany
rubryką. Por. Prototyp, f. v.





. A Ordo missæ maioris altaris

Ilustracja .: Rycina przedstawiająca sposób złożenia dłoni podczas lektury epistoły w mszy
cichej. Źródło:Quomodo sacerdos se præparare debet adMissamwMissale Sacri
Ordinis Prædicatorum venerabilis patris fr. Nicolai Rodulfii eiusdem Ordinis
generalis magistri iussu impressum, Romæ , s. .

Testamentu przytoczono kilka zdań i przypisano im odpowiednie formuły muzyczne.
Tym razem w melodiach nie przewidziano fleksy, ponieważ w epistole się jej nie
wykonuje. Autorzy Correctorium zaraz po tym „elementarzu” muzycznym wypisali
odpowiednie fragmenty Pisma przewidziane do lektury podczas wszystkich dni roku
liturgicznego. Tak jak w oracjach, tak też i w tym wypadku teksty czytań w Prototypie
podzielono na zdania. Każde z nich rozpoczyna się większą niż pozostałe literą, którą
dodatkowo podkreślono, wypełniając czerwonym tuszem. Mediacje zaznaczono zna-
kiem identycznym jak przy oracjach. Tak samo kropką oznaczono zakończenia zdań.
Dla wskazania pytań posłużono się średniowieczną formą znaku zapytania (punctus
interrogationis): . Czytania nie zostały opatrzone pełnym tytułem, a tylko skróconą
rubryką informującą, z jakiej księgi pochodzi urywek, mimo że subdiakon śpiewał
zapowiedź danego listu. Niemniej przytaczanie za każdym razem tytułu czytania
w pełnym brzmieniu nie było konieczne, ponieważ każdorazowo zbudowany był
w tym samym schemacie. Dodatkowo nad tekstem czytań — w postaci ukośnych
kresek nad sylabami — zostały naniesione akcenty słowne. Jak zobaczymy, określenie
akcentów było kluczowe dla właściwego wykonania śpiewu, ponieważ — znów jak
w oracjach — od rozmieszczenia akcentów wyrazowych zależało użycie formuł mu-
zycznych. Posłużmy się przykładem ilustrującym melodię. Ponownie zaczerpnęliśmy
go z XX-wiecznego Regulæ cantus, w którym zawarto omówienie melodii i za-
sady jej stosowania. Prototyp bowiem nie zawiera kompletnego przykładu śpiewu
epistoły.

L



é



cti-



o



E



pí



sto-



læ



be-



á-



ti



Pau-



li



A



pó



sto-



li





ad



Ti



mó



the-



um.

  

Ca-



rí



ssi-





Zasady zwyczajnego śpiewu Kościoła według rytu św. Zakonu Braci Kaznodziejów, dz. cyt., s.
–.

Por. tamże, s. –.
Czytając Zasady zwyczajnego śpiewu Kościoła według rytu św. Zakonu Braci Kaznodziejów, można

odnieść mylne wrażenie, że jest przeciwnie. Por. tamże, s. .





.. Instructio



me:





Te



stí-



fi-



cor



co-



ram



De-



o



et



Ie-



su



Chri



sto,



qui



iu



di-



ca-



tú



rus



est



vi-



vos



et

 



mó



rtu-



os,





per



a



dvé



ntum



i



psí-



us,



et



re



gnum



e-



ius;





præ



di-



ca



ve



rbum,





i



nsta



op-

 



po



rtú



ne,



i



mpo



rtú



ne.

 

A



rgu-



e,





ó



bse



cra,

 

í



ncre



pa;





in



o



mni



pa-



ti-



é



nti-



a



et







do



ctrí-



na.

 

E-



rit



e-



nim



te



mpus,





cum



sa



nam



do



ctrí-



nam



non



su



sti-



né



bunt;





sed

 



ad



su-



a



de-



si-



dé-



ri-



a



co-



a-



ce



rvá



bunt



si-



bi



ma-



gí



stros



pru-



ri-



é



ntes



áu



ri



bus.

 

Et

 



a



ve-



ri-



tá-



te



qui-



dem



au



dí-



tum



a-



vé



rtent



;



ad



fá



bu-



las



au



tem



co



nve



rté



ntur.

 





Tu



ve-



ro



ví-



gi-



la;





in



ó



mni



bus



la



bó-



ra.

 

O



pus



fac



E



va



nge-



lí



stæ,





mi-



ni



sté-



ri-

 



um



tu-



um



i



mple;





só



bri-



us



e



sto.

 

E



go



e-



nim



iam



de-



lí



bor;





et



te



mpus



re-



so-

 



lu-



ti-



ó



nis



me-



æ



i



nstat.

 

Bo



num



ce



rtá



men



ce



rtá-



vi;





cu



rsum



co



nsu



mmá-



vi,









fi-



dem



se



rvá-



vi.

 

In



ré-



li



quo



re



pó-



si-



ta



est



mi-



hi



co-



ró



na



iu



stí-



ti-



æ;





quam

 



re



ddet



mi-



hi



Dó



mi



nus



in



il-



la



di-



e



ju



stus



ju



dex.

 

Non



so-



lum



au



tem



mi-



hi









sed



et



i-



is,



qui



dí-



li-



gunt



a



dvé



ntum



e-



ius.



 

Inicjum śpiewu („Fratres, Carissimi”) wykonuje się, rozpoczynając pół tonu niżej
niż dźwięk recytatywny tonu. Ostatnią sylabę podwyższa się do dźwięku domi-
nanty. Najbardziej charakterystyczną cechą melodii jest mediacja. By ją wykonać,
Chyba że pierwsza fraza jest dłuższa niż jedno słowo, np. „In diebus illis”. Wówczas stosuje się do

niej formułę mediacji, mimo że po niej może zaraz pojawić się powtórzenie melodii. Por. Zasady
zwyczajnego śpiewu Kościoła według rytu św. Zakonu Braci Kaznodziejów, dz. cyt., s. .





. A Ordo missæ maioris altaris

należy ustalić, gdzie występują dwa ostatnie akcenty w frazie. Po przedostatniej akcen-
towanej sylabie schodzi się o tercję małą poniżej dźwięku recytatywnego. Następnie
wraca się o tercję małą w górę i ponownie opada o pół tonu aż do przedostatniej
sylaby, by po niej wrócić na dźwięk prowadzący. Terminacja (zakończenie zdania)
ponownie uzależniona jest od położenia dwóch ostatnich akcentów przed kropką. Na
przedostatnim z nich wykonuje się podatus () o ton w górę od dominanty. Następnie
schodzi się po stopniach skali, tak by dźwięk o tercję małą niżej niż dźwięk recyta-
tywny przypadł na ostatni akcent słowny w zdaniu. Ostatnią sylabę w zdaniu podnosi
się o jeden ton. W naszym przykładzie, jak też we fragmentarycznych przykładach
z Prototypu, melodia została zanotowana w kluczu F. Dominanta tonu wypada na
dźwięku f. Wobec tego ostatni akcent w terminacji należy wykonać na dźwięku d,
a ostatnią sylabę na e. Jeśli w czytaniu pojawiają się pytania, należy je zaśpiewać na
dźwięku o pół tonu niższym niż prowadzący (w przykładzie powyżej: e). Dopiero
z ostatnią sylabą należy wrócić na dominantę. Jeśli natomiast na końcu pytania wy-
stępuje słowo jednosylabowe bądź wyraz hebrajski, wówczas w zakończeniu łączy się
dwie ostatnie nuty w podatus. Koniec czytania, a więc ostatnie zdanie fragmentu
lub ostatni człon podrzędny, jeśli zdanie jest wielokrotnie złożone, dzieli się na dwie
części. Prototyp w przedstawianych przykładach oddziela wspomniane dwie części
zdania pauzą, choć w tekście czytań nie posługuje się dodatkowym znakiem w tym
miejscu, a jedynie punctum elevationis. Dwudziestowieczne Regulæ cantus wspo-
mina, że jest to pauza „krótka”. Nawiązując do zasad określających długość pauz,
możemy przypuszczać, że dopowiedzenie autorów Regulæ jest słuszne. Pauza po-
winna być traktowana jako przecinek w zdaniu, a nie oddzielenie zdań. W pierwszej
części zakończenia schodzi się o tercję i kontynuuje aż do ostatniej sylaby akcentowa-
nej przed pauzą, na której łącząc dźwięki w kolejny podatus, wraca się na dominantę
tonu i pozostaje na niej aż do pauzy. W drugiej części obniża się wyłącznie jeden
dźwięk przypadający na sylabę przed ostatnim akcentem. Całość melodii uderza
prostotą i wręcz monotonią. Wydaje się, że to zamierzony efekt. Codzienna lektura
czytań na mszach konwentualnych mogłaby być o wiele bardziej zdobna — wskazuje
na to poziom komplikacji śpiewów wykonywanych w trakcie godzin kanonicznych.
W wypadku epistoły nie chodzi jednak o nadanie jej kunsztownej formy, prowadzącej
do medytacji, ale wyłącznie o przekazanie treści. Wygłoszenie słów, podanie ich
słuchaczom, jest pierwszoplanowym zadaniem lektora. Dlatego surowa forma, wręcz
deklamacyjna, jest najlepszym środkiem do osiągnięcia stawianego mu celu.
Wyjątek stanowią „trzysylabowe słowa hebrajskie lub słowa łacińskie o przedostatniej sylabie

długiej, składające się z przynajmniej czterech sylab, lub słowa o przedostatniej sylabie krótkiej,
składające się z przynajmniej pięciu sylab”, wówczas jeśli występują na końcówce mediacji, traktuje
się je jako mające dwa akcenty. Por. Zasady zwyczajnego śpiewu Kościoła według rytu św. Zakonu
Braci Kaznodziejów, dz. cyt., s. . Dodatkowo „przyimki i spójniki, powinny otrzymać akcent, jeśli
znajdują się przed końcowym słowem mającym jeden akcent, ale przy założeniu, że między jednym
a drugim akcentem znajduje się przynajmniej jedna sylaba”. Tamże, s. . Na temat tego wyjątku
por. P. Wagner, Einführung in die gregorianischen Melodien. Ein Handbuch der Choralwiessenschaft,
dz. cyt., s. .

Por. tamże, s. .
Por. T. Grabowski OP, Trzynastowieczny chorał dominikański, dz. cyt., w szczególności wnioski na

stronie .
Por. Zasady zwyczajnego śpiewu Kościoła według rytu św. Zakonu Braci Kaznodziejów, dz. cyt., s.

. Należy pamiętać, że obniżeniu mogą ulec dwie sylaby, wówczas jeśli na przedostatnie słowo
wypada akcent proparoksytoniczny (daktyliczny), np. jak w przypadku zanotowanym w Prototypi:
„Dóminum nostrum”. Por. Prototyp, f. r.





.. Instructio

Proweniencja tej melodii w rycie kaznodziejów jest równie trudna do określe-
nia, jak źródła, z których zaczerpnęli sposób śpiewu kolekty. I tym razem musimy
stwierdzić, że jest to kopia powszechnie stosowanej kompozycji. P. Wagner wskazuje
na rozwój prowadzący do powstania tej melodii od dwunastowicznego przykładu
z ksiąg niemieckich przez nieco późniejsze angielskie. W stosunku do ostatniego
z nich dominikańska wersja różni się jedynie ostatnimi nutami w zakończeniu lek-
cji — melodia angielska respektuje zasady mediacji, dlatego śpiew pół tonu niżej
niż dźwięk prowadzący trwał dłużej niż jedna nuta. Melodię stosowaną przez
dominikanów znajdujemy również w cysterskim archetypie. Melodia ta w XIII
wieku była popularna i stosowana w różnych nieznacznie różniących się wariantach.
Wobec tego możemy jedynie zgadywać, z którego spośród tych źródeł korzystali
bracia kaznodzieje.

Jeśli przed epistołą wykonywano lekcję z pism prorockich Starego Testamentu,
stosowano melodię czytań z liturgii godzin. Znajdujemy ją na folio r Prototypu,
a więc na pierwszej karcie Lectionarium. Tam też, przed wykładem zasad dotyczą-
cych melodii, zamieszczono rubrykę, która mówi, że niżej opisany sposób śpiewu
stosuje się do lektury czytań zawartych w tej księdze, to znaczy do lekcji z matutinum
i innych im podobnych. Tym razem melodia jest bogatsza niż w wypadku epistoły.
Wynika to między innymi z faktu długości lekcji i ich zróżnicowanej treści, a także
specjalnego początku i zakończenia, które stosowano w obrzędach liturgii godzin. Po-
niżej omówimy tylko te zasady, które miały zastosowanie podczas mszy świętej. Lecz
i w skromniejszej, mszalnej formie czytań, naszą uwagę zwraca już sama rozpiętość
melodii (seksta mała: a — f ) w porównaniu z kwartą (d — g), w której utrzymywano
melodię epistoły. Lectionarium w objaśnieniu melodii lekcji przed lekturą wyjątku
z Listów św. Pawła podaje następujące pięć formuł:

. fleksa:



E



cce



e



go



vé-



ni-



o



ci-



to;





. mediacja:



Et



me



rces



me-



a



me



cum



est:





. zakończenie wersu:



Ni-



hil



e-



nim



sunt



di-



es



me-



i.


 

. pytanie:



Quid



est



ho



mo;





aut



quid



a



ppó



nis



e



rga



e-



um



cor



tu-



um?





. zakończenie lekcji:



Di-



cit



Dó



mi



nus



o



mní



po-



tens.



vel

 

Fí-



li-



is



I



sra-



el.

  

Por. P. Wagner, Einführung in die gregorianischen Melodien. Ein Handbuch der Choralwiessenschaft,
dz. cyt., s. –.

Bibliothèque de Dijon F-Dm Ms -(), Bréviaire et autres livres liturgiques (Epistolier, Evan-
géliaire, Sacramentaire, Collectaire, Martyrologe). Règle de saint Benoît. Coutumes de l’Ordre de
Cîteaux, XIIe siècle ( –  ?), f. v.





. A Ordo missæ maioris altaris

Fleksę wykonywano, obniżając melodię o tercję małą po ostatniej akcentowa-
nej sylabie. Układ melodii mediacji również wyznaczał ostatni akcent. Tym razem
on i przypadające po nim sylaby musiały wypaść na dźwięku prowadzącym. Na-
leży pamiętać, że słowa hebrajskie akcentowano na ostatniej samogłosce. Resztę
frazy przypadającej na mediację układano w następujący sposób (licząc sylaby od
końca): () tercja mała niżej niż dominanta, () pół tonu poniżej dominanty, () na
dominancie. Jeśli fraza była krótsza, opuszczano brakujące dźwięki, pamiętając, że
przyporządkowywano je od końca. W zakończeniu wersów (zdań) „najpierw ob-
niża się z fa na re na sylabie nie akcentowanej, która poprzedza ostatni akcent (na
przedostatniej przed akcentem, jeśli jest daktyliczna); następnie sylabę oznaczoną
akcentem podnosi się na mi, a pozostałe sylaby, jeśli są, obniża się na la”. Dzięki
temu osiągano wyraźne i charakterystyczne dla tego tonu zakończenie zdań. Kwinta
na zamknięcie frazy sprawia wrażenie dobitnej konkluzji. Pierwsze trzy formuły
stosuje się w podanym porządku. Jeśli zdanie jest zbyt krótkie, aby podzielić je na
trzy części, wówczas rezygnuje się z fleksy. Jeśli składa się tylko z jednego członu,
opuszcza się również mediację. Jeśli zdarza się, że zdanie jest wielokrotnie złożone
i należy podzielić je na więcej niż trzy człony, wówczas na zmianę powinno się sto-
sować fleksy i mediacje. Oprócz tych formuł, przewidziano melodię dla pytań
i ostatniej frazy śpiewu. W pytaniach nie stosowano mediacji, a wyłącznie fleksę,
jeśli pozwalała na to budowa zdania. Przed znakiem zapytania należało zastosować
mediację z dodanym dźwiękiem na ostatniej sylabie akcentowanej, pół tonu poniżej
dominanty. Jeśli ostatnie słowo było jednosylabowe bądź hebrajskie, dwa ostatnie
dźwięki łączono w podatus. Zakończenie czytania wykonywano przez półtonowe
obniżenie melodii od ostatniej akcentowanej sylaby.

Jest to zatem dobrze znany liturgii rzymskiej ton czytań z matutinum. Jego
warianty znajdujemy w różnych księgach średniowiecznych. Wersji uproszczonej
pojawia się u kartuzów, a w powyższej u cystersów. Również w księgach rytu
rzymskiego znajdujemy wersję zbliżoną do wariantu kartuskiego, w której pomija
się obniżenie do e w terminacji zdania. Niemniej dokładnie tak jak w przypadku
melodii kolekt i epistoły, tak też i tutaj nie możemy być pewni, skąd bracia kazno-
dzieje zaczerpnęli konkretny wariant melodii. Uprzedzając nieco fakty, zaznaczmy,
że identyczne pytanie w kwestii pochodzenia melodii śpiewu Ewangelii pozostanie
otwarte.

Najczęściej wymienianą cechą charakterystyczną liturgii dominikańskiej jest akcja
towarzysząca wykonaniu epistoły. Wówczas bowiem ministranci, którzy pozostali
w prezbiterium, kontynuuowali swoją służbę. Działo się tak, ponieważ dominikanie —
przypuszczalnie postępując w ślad za premonstratensami — rozbili przygotowanie
kielicha na kilka etapów. Pierwszym aktem przygotowania było złożenie kielicha
na ołtarzu. Drugi przypadał właśnie na czas czytania epistoły— nakrycie ołtarza
korporałem. Trzecim, napełnienie kielicha winem i wodą, które wykonywano po
czytaniu.
Zasady zwyczajnego śpiewu Kościoła według rytu św. Zakonu Braci Kaznodziejów, dz. cyt., s. .
Por. Zasady zwyczajnego śpiewu Kościoła według rytu św. Zakonu Braci Kaznodziejów, dz. cyt., s.

.
Zakończenie śpiewu było inne w liturgii godzin, a inne w mszy, ponieważ czytania nie kończyło

wezwanie: „Tu autem Dominie miserere nostri” ani „Hæc dicit Dominus Deus: Convertimini ad me
et salvi eritis”, którymi zamykano lekturę w matutinum.

Por. P. Wagner, Einführung in die gregorianischen Melodien. Ein Handbuch der Choralwiessenschaft,
dz. cyt., s. –. Także Bibliothèque de Dijon F-Dm Ms -(), f. r.





.. Instructio

Dla ukazania pewnego kontrastu, zanim poddamy analizie zwyczaj kaznodziejów,
przytoczmy przepisy braci mniejszych:

Dum vero legitur epistola a subdiacono, sacerdos extendit corporale quod sub-
ponitur calici super altare ita quod Iongitudo corporalis in longitudine altaris
extenditur nec explicatur propter pulverem usque ad oblationem calicis; hoc fa-
ciat diaconus si ministrat. Corporale vero quod subponitur calici habet quatuor
plicas in longitudinem et tres in latitudinem. Quo peracto in missa conventuali
vadit sacerdos ad sedem; lecta vero epistola et graduali, et aliis quae ante evan-
gelium legenda sunt cum ministro vel ministris in sede perlectis, subdiaconus
parat calicem in loco suo collocando hostiam super patenam et vinum tantum
calici infundendo et sic paratum ponit super altare. In missa vero privata si non
affuerit subdiaconus parat sacerdos calicem antequam incepta fuerit missa vel
post evangelium secundum quod opportunum sibi visum fuerit

U franciszkanów pierwszy etap przygotowania kielicha przypadał na moment lektury
epistoły. Wówczas kapłan lub diakon (o ile posługiwał) rozkładał korporał i na nim
umieszczał kielich. Bracia mniejsi połączyli zatem w jeden obrzęd to, co dominikanie
rozbili na dwie części. Następnie subdiakon przygotowywał hostię na patenie i wlewał
wino do kielicha. Przygotowanie hostii oznaczało zdjęcie pateny z kielicha. Gdy
kapłan rozpocznie ofiarowania, przyjmie patenę i doda wody do kielicha.

W rycie dominikańskim celebrans skończywszy oracje, siadał na swoim miejscu.
Diakon i drugi akolita wracali wraz z kapłanem, na którego kolanach akolita rozkładał
specjalnie do tego celu przygotowany welon (mappula), a na nim diakon kładł księgę
mszału. Kapłan bowiem, jeśli chciał, mógł w tym czasie odmówić modlitwę Summe
sacerdos. Znajdowała się ona na samym końcu mszału. Celebrans, jeśli tego po-
trzebował, mógł również przejrzeć w tym czasie dalsze części formularza mszalnego.
Według Ordinarium był to podstawowy cel, dla którego diakon przekazywał mszał
kapłanowi („librum ei tradat ut et Officium praevidere”). Przytoczona uwaga nie
jest bez znaczenia. Zazwyczaj paralelność działań kapłana i chóru była wyraźną cechą
liturgii w rycie rzymskim. Prawie zupełne rozejście się akcji liturgicznych celebransa
i zgromadzenia obserwujemy w rycie trydenckim. Jednak już w wiekach średnich
kapłan, częstokroć niezależnie od subdiakona wykonującego lekcję, odczytywał ją po
cichu z mszału. Mszał dominikański nie zawierał jednak czytań mszalnych. Dlatego
kapłan, jeśli chciał poznać epistołę, musiał jej wysłuchać, podobnie jak znajdujący się
w stallach bracia. Zwyczaj ten zmieniał się z biegiem lat. W XVII wieku C. Jasinski OP
wspomina, że jeśli w dni uroczyste subdiakon znajduje się za daleko, by kapłan mógł
wyraźnie usłyszeć lekcję, wówczas należy mu podać księgę, z której będzie mógł ją
sobie odczytać. Zadanie to spoczywało na diakonie lub akolicie, który pozostawał
w prezbiterium. Dalej czytamy w Cæremoniale, że samodzielnie odmawia graduał,
a jeśli przypada tractus, rozpoczyna go i wykonuje na przemian z diakonem.

Pamiętamy, że od Gloria in excelsis kielich spoczywał na ołtarzu. Po oddaniu
 Indutus planeta, V.L. Kennedy [red.], s. –.
 „Si missa simplex conventualis vel privata fuerit, sacerdos accipit patenam cum hostia duabus

manibus mediocriter elevatis et dicit «Suscipe sancte pater» etc. Interim vero minister ad dextram
sacerdotis assistens offert ampullam cum aqua quam benedicens sacerdos infundit calici dicens
«Deus qui humanae substantiae» etc. Et nota quod tam in privatis missis quam in conventualibus
et ordinatis tempus et ordo infundendi aquam in calicem idem penitus observatur”. Tamże.

Por. Prototyp, f. r i v
Ordinarium, dz. cyt., s. , nr .
Por. C. Jasinski OP, Cæremoniale Missæ, dz. cyt., s. . Później, to, co w XVII wieku było jedynie





. A Ordo missæ maioris altaris

mszału celebransowi — wciąż w trakcie lektury czytania mszalnego — diakon obmy-
wał palce i rozkładał na ołtarzu korporał. Rubryki mszału nakazywały, by korporał
był złożony na trzy części w szerokości i cztery w długości („tres plicas in latum et
quatuor in longum”). Przy rozkładaniu środek szerokości powinien znajdować się
pośrodku ołtarza. Rozłożywszy korporał, diakon ponownie składał najwyższą, czyli
najbardziej oddaloną od krawędzi ołtarza, część korporału.

Po powrocie subdiakona, a więc podczas graduału, gdy akolita odłożył księgę
epistoły na ołtarzu, subdiakon obmywał palce i przygotowywał kielich. Najpierw na
skinienie celebransa nalewał do kielicha wino. Zanim jednak dodał do niego wodę,
zwracał się do celebransa, mówiąc: „Benedicite”. Kapłan błogosławił, odpowiadając
słowami: „In nomine Patris, et Filii et Spiritus Sancti. Amen”. Choć nie ma w tym
miejscu wzmianki o znaku krzyża, to jednak możemy się domyślać, że podczas bło-
gosławieństwa kapłan wykonywał tenże znak. Wiemy bowiem, że było to w zwyczaju
przy wszelkich innych błogosławieństwach. Subdiakon — o ile było to konieczne —
korzystając z pomocy akolity, nalewawino i wodę do kielicha. Opisując ten zwyczaj,
Ordinarium zaznacza, że ministranci, którzy nie byli zajęci swoimi obowiązkami,
mogą dołączyć do chóru, by wspólnie śpiewać responsorium i Alleluja. Takie
postępowanie nakazywano szczególnie w tych klasztorach, które były niezbyt liczne.
Celem przyłączenia się ministrantów do konwentu było wzmocnienie chóru i lepsze
wykonanie śpiewów.

Przygotowanie kielicha podczas lektury epistoły i śpiewu responsorium wymaga
kilku słów komentarza. Przede wszystkim widzimy, że jest rozbite na trzy części:
przyniesienie kielicha, rozłożenie korporału i napełnienie naczynia winem i wodą.
Pierwsza część należy do obowiązków akolity, druga do diakona, a trzecia do sub-
diakona. Jest to zwyczaj odmienny od współczesnej praktyki, w której o ile wolno
akolicie rozłożyć korporał, to napełnienie kielicha jest zarezerwowane dla diakona.
Uzasadnienie średniowiecznego podziału funkcji może wynikać ze szczególnej roli
korporału. Przy omawianiu Kanonu zauważymy, że patenę wykorzystywano ina-
czej niż współcześnie. Jej funkcję przejmował właśnie korporał. Na nim składano
Ciało Pańskie po słowach Ustanowienia. Dlatego wydaje się uzasadnione, że dia-

fakultatywne, w XX stanie się obligatoryjne. Kapłan będzie paralelnie czytał i odmawiał wszelkie
teksty mszalne. Por. Missale S. Ordinis Prædicatorum, Romæ , s. .

Ordinarium, dz. cyt., s. , nr . W Indutus planeta znajduje się bardzo podobny zapis: „Cor-
porale vero quod subponitur calici habet quatuor plicas in longitudinem et tres in latitudinem”.
Indutus planeta, V.L. Kennedy [red.], s. . W średniowieczu stosowano korporały większe niż
współcześnie. W. Bonniwell OP dodaje, że choć w trzynastym wieku przyjmowały się już palki,
którymi nakrywano kielich, to jednak dominikanie do końca siedemnastego wieku trwali przy
dawnym zwyczaju, który nakazywał nakryć kielich zagiętą częścią korporału. Por. W. Bonniwell OP,
A History of the Dominicain Liturgy…, dz. cyt., s. n.

Por. Ordinarium, dz. cyt., s. , nr  i .
Powyższa akcja była opóźniona o kilka chwil podczas tych mszy, kiedy odmawiano Veni Sancte

Spiritu — w uroczystość i oktawę Zesłania Ducha Świętego. W te dni nie odmawiano responsorium
po czytaniu. Dlatego przygotowanie kielicha wypadało po Alleluja. Gdy chór rozpoczynał sekwen-
cję, bracia w stallach na pierwszy werset sekwencji klękali, natomiast asysta wraz z celebransem
wstawała z miejsc. Po słowie „Spiritu”, chór się podnosił, a asysta siadała z powrotem na swoich
miejscach. Dopiero wtedy ministranci podejmowali opisywaną tutaj akcję. Por. Ordinarium, dz.
cyt., s. , nr . W dni okresu paschalnego, w które nie śpiewano sekwencji i nie odmawiano
responsorium, kielich napełniano w czasie pierwszego z dwóch śpiewanych w tym okresie akla-
macji Alleluja. Inaczej byłoby to niewykonalne, ponieważ wcześniej subdiakon był zajęty lekcją,
a w trakcie aklamacji ruszała procesja, w której również brał udział.

Por. Ordinarium, dz. cyt., s. , nr .





.. Instructio

kon rozkłada na ołtarzu serwetę, która może zawierać cząstki Ciała Pańskiego. Rola
subdiakona była ważniejsza niż współcześnie rola akolity. Niemniej jego posługa
miała być wykonana „in oculis sacerdotis” i że to kapłan błogosławił wodę przed
zmieszaniem. Subdiakon nie napełniał kielicha na mocy swojej posługi, ale na mocy
błogosławieństwa celebransa. Ponadto dwa lata po zatwierdzeniu Correctorium ka-
pituła w Tuluzie nakazała, by akolici nie dotykali kielicha bezpośrednio, a jedynie
przez welon. Pod koniec trzynastego stulecia podczas kapituły w Palencii (w 
roku) poszerzono ów nakaz odnośnie do korporału i pateny: „Nullus conversus sive
clericus in sacris ordinibus non existens. calicem nude tangat vel corporalia vel pa-
tenam”. W Cæremoniale C. Jasinskiego OP welon został opisany jako „pulchra
mappula”. Tak więc możemy zauważyć, że subdiakon z jednej strony cieszy się
wysoką godnością, którą z drugiej jednak wyraźnie odróżnia się od pozycji diakona,
bezpośrednio dotykającego kielicha, pateny i korporału.

Skąd dominikanie zaczerpnęli zwyczaj przygotowywania kielicha w taki sposób?
W obiegowej opinii właśnie ten element celebracji przytacza się jako charaktery-
styczny dla rytu dominikańskiego. Nie jest jednak prawdą, jakoby przygotowanie
kielicha w trakcie lekcji i responsorium było inwencją dominikanów. W zasadzie
zawsze tam, gdzie spodziewamy się, że predykanci zaskoczą nas nowatorskim dodat-
kiem czy zmianą swojej liturgii w stosunku do zwyczaju bliższego kurii rzymskiej,
możemy być prawie pewni, że nie są to „pomysły” braci, a wyłącznie elementy prze-
jęte z tradycji kanonickiej, zapomniane z biegiem lat. Właśnie tak też jest i w tym
wypadku. Przytoczmy W. Bonniwella OP, który zajmując się kwestią genezy przy-
gotowania kielicha podczas lekcji i graduału, obala koncepcję wyłącznie paryskiego
rodowodu omawianego zwyczaju:

Praktyka [przygotowania kielicha na początku mszy] rozprzestrzeniła się daleko
i szeroko, tak że do wieku XII na terenie całej Europy była w powszechnym
użyciu zarówno kleru diecezjalnego jak i zakonnego. Pośród zakonów, które
przejęły ten zwyczaj, można wymienić mnichów z Cluny, kartuzów, cystersów,
karmelitów, premonstratensów, kanoników augustiańskich z Marbach, niemiec-
kich benedyktynów, benedyktynów z klasztoróww Bec, Hirschau,Westminister,
Ainey etc. Jak wielka jednak nie byłaby liczba zakonników, którzy napełniali
kielich na początku lub w pierwszej części mszy, to zwyczaj ten praktykowało
jeszcze więcej księży diecezjalnych. Nakazują go rubryki rytów celtyckiego,
Sarum i w wielu innych w Niemczech. Nawet w Italii: czyniono tak na Sycylii
i archidiecezji Mediolanu. […] Dobrze zrobimy, jeśli będziemy pamiętać, że
zarówno w diecezji Palencii (gdzie Dominik był na studiach uniwersyteckich
i przyjął święcenia), jak i w diecezji Osmy (gdzie mieszkał jako kanonik) wino
i wodę nalewano na początku mszy. Sam ten fakt wystarczył, by Zakon przyjął
ten zwyczaj ze względu na szacunek do swojego Założyciela.

Dominikanie kolejny raz przyjmują zwyczaje obecne między innymi w zakonach
premonstratensów i cystersów. Wydaje się, że i tym razem jest to najbardziej prawdo-
podobne źródło ich zwyczaju liturgicznego. Już kilkakrotnie zauważyliśmy zbieżność
pomiędzy praktykami celebracyjnymi tychże wspólnot. Choć w tym wypadku, ze
 „Ne acolyti nuda manu tangant calicem.” MOPH , s. .
Tamże, s. .
Por. C. Jasinski OP, Cæremoniale Missæ, dz. cyt., s. .
W. Bonniwell OP, A History of the Dominicain Liturgy…, dz. cyt., s. n.





. A Ordo missæ maioris altaris

względu na powszechność stosowanej praktyki, właśnie taki sposób przygotowania
kielicha, mógł dominikanom wydawać się oczywisty.

... Responsorium

W odpowiedzi na usłyszaną epistołę chór wykonywał śpiew przepisany w Graduale.
W tradycji liturgii dominikańskiej śpiew ten nazywano częściej responsorium niż gra-
duałem. „Graduał” to nazwa przyjęta przez większość rytów zachodnich. Używanie
dwóch terminów na określenie śpiewu pomiędzy czytaniem a Alleluja przypomina
sposób określania introitu/officium. Podobnie jak w tamtym przypadku, rubrykiOrdi-
narium posługują się słowem „graduale”, a księgi mszalne terminem „responsorium”.

Responsorium składa się w zasadzie z dwóch części: wspólnie śpiewanego re-
sponsu () i wersetu () wykonywanego przez kantorów (por. ilustracja .). W za-
leżności od rangi dnia rozpoczyna je jeden kantor (dni zwykłe i święta rytu trzech
czytań) lub dwóch (pozostałe dni). Po inicjum — od znaku dwóch połączonych
pauz — do śpiewu solistów przyłącza się chór. Część od znaku rozpoczynającego wer-
set () do powtórnego znaku dwóch połączonych pauz śpiewają kantorzy. Zgodnie
ze znaczeniem symbolu duas virgulas simul junctas śpiew kontynuuje chór. W przy-
padku responsoriów chór nie zaczyna ich ani od początku po incipicie kantorów, ani
nie powtarza po wersecie pierwszej części śpiewu. Podobnie jak to miało miejsce
w przypadku introitu, rubryki nie tłumaczą dostatecznie jasno struktury śpiewu
i nie można precyzyjnie wywnioskować jej z samego zapisu muzycznego. Podział na
części śpiewane przez konwent i kantorów wynika z faktu, że werset jest zapisany
dodatkowo w Pulpitarium (por. ilustracja .). Za Ordinarium, dodajmy jeszcze,
że konwent, z wyjątkiem kantorów lub kantora, siedzi podczas całego responsorium.

Graduał był zanotowany również w mszale, ale w tej księdze pozbawiony był
zapisu nutowego. Dlatego asysta zgromadzona przy celebransie włączała się w śpiew
chóru, korzystając co najwyżej z własnej pamięci. Mimo to Ordinarium zaznacza, że
ministranci i celebrans mają odmówić graduał simul omnes. Nie można jednak
z tych słów wyciągać wniosku, że śpiewali oni wyznaczony utwór w całości. Świadczy
przeciwko temu posługa, którą po odczytaniu graduału miał wykonać subdiakon. Jej
rozpoczęcie wypada w momencie, gdy asysta skończyła odmawiać responsorium,
a chór nie rozpoczął jeszcze śpiewu Alleluja. Wobec tego bardziej prawdopodobne
wydaje się, że asysta recytowała graduał wraz z kapłanem, który jej przewodził.
Późniejsza praktyka, którą przytoczyliśmy wyżej za C. Jasinskim OP, wydaje się
potwierdzać nasze przypuszczenia.

... A

Ordinarium poświęca sporo uwagi najbardziej melizmatycznemu śpiewowi liturgii
mszalnej braci kaznodziejów i przekazuje nam szereg precyzyjnych wskazówek doty-
czących jego wykonywania. Alleluja — jak responsoria — śpiewa dwóch kantorów
Por. Ordinarium, dz. cyt., s. , nr .
Por. tamże.
Por. Ordinarium, dz. cyt., s. , nr .
Por. tamże.
Por. Ordinarium, dz. cyt., s. , nr .





Ilustracja .: Folio v Prototypu. Fragment Graduału, który zawiera śpiewy chóru na mszę
wigilijną i w nocy Narodzenia Pańskiego.





Ilustracja .: Folio v Prototypu. Fragment Pulpitarium zawiera inicja śpiewów i wersety
na mszę wigilijną i w nocy Narodzenia Pańskiego. W wersji dla chóru śpiewy te
przedstawia ilustracja ..





.. Instructio

we wszystkie święta niższej rangi (dni proste, niedziele, simplex oraz semiduplex)
łącznie z dniami wypadającymi w czasie oktawy Narodzenia Pańskiego, Paschy i Ze-
słania Ducha Świętego oraz w soboty, gdy wspomina się Najświętszą Maryję Pannę.
W dni rytu zdwojonego śpiew wykonuje czterech kantorów. Prototyp dodaje jednak
znamienną frazę: „tam, gdzie można tego przestrzegać”.

W zapisie śpiew zawsze rozpoczyna się słowem „Alleluia” (initium lub incipit),
którego ostatnia sylaba oddzielona jest od pozostałych podwójną pauzą. Ostatnia sy-
laba słowa ozdobiona jest melizmatem (neuma). Następna podwójna pauza oddziela
melizmat od wersetu, którego ostatnie słowo (lub słowa) ponownie oddziela od cało-
ści taka sama pauza. Podwójna pauza oznacza w tym przypadku — jak poprzednio
w śpiewach stałych, w officium i w responsorium — zmianę osób wykonujących daną
część śpiewu, a więc zmianę pomiędzy kantorami a konwentem (chórem). Interpre-
tacja zapisu graficznego w przypadku tych śpiewów uzależniona jest od rangi dnia,
dlatego Ordinarium dodaje precyzyjne wyjaśnienie, jak należy go wykonywać.
Opis podzielimy na cztery przypadki:

. Na kolejne dni okresu paschalnego (zaczynając od soboty po Passze) przewi-
dziano dwa utwory typu allelujatycznego.W pierwszym z nich, po inicjum śpie-
wanym przez kantorów, chór powtarza śpiew od początku („Alleluia a choro re-
incipiatur”). Konwent kontynuuje dalej śpiew, dodając do inicjum melizmat.
Werset jest śpiewany przez kantorów. Oddzieloną podwójną pauzą kadencję,
podejmuje cały chór. Natychmiast po zakończeniu wersetu rozpoczyna się
drugi utwór, który przebiega identycznie, ale na jego zakończenie chór wraz
z kantorami powtarza pierwszą frazę śpiewu: Alleluja wraz z melizmatem.

. Wykonanie utworu w dni rytu zdwojonego i w czasie oktawy Narodzenia
Pańskiego, Paschy i Zesłania Ducha Świętego jest takie samo, jak opisane dru-
gie Alleluja paschalne. Jest to wzorcowy dla pozostałych przypadków sposób
realizacji tego śpiewu.

. W dni, w których śpiewa się sekwencje, czyli święta totum duplex i wspomnie-
nia Najświętszej Maryi Panny obchodzone w sobotę, zachodzi jedyna różnica
w stosunku do wzorca z rytu zdwojonego. Polega ona na tym, że nie śpiewa
się melizmatu po zakończonym wersecie i powtórce Alleluja, ale po wersecie
i inicjum od razu rozpoczyna się sekwencję.

. W pozostałych przypadkach śpiew jest skromniejszy. Po inicjum kantora kon-
went włącza się jak zwykle, ale opuszcza melizmat. Towarzyszy natomiast
kantorowi podczas śpiewu wersetu. Po wersecie, przy powtórnym śpiewie
Alleluja, dołącza się melizmat.

Zróżnicowanie zasad wykonawczych omawianego śpiewu i ich cel wydają się jasne.
Zazwyczaj jest to podniosły dialog między kantorami a chórem. Forma utworu
uzależniona jest od charakteru dnia. Okres paschalny podkreślano przez zdwojenie
śpiewu. Sekwencję traktuje się wyraźnie jako rozwinięcie utworów allelujatycznych.
Jak zauważymy, analizując jej strukturę, utrzymuje się w niej nie melodia, a forma
Alleluja.

Postawa podczas śpiewu jest ściśle określona. Kantorzy zawsze stoją, zarówno
ci, którzy podczas świąt śpiewają ze środka chóru, jak i jeden kantor wykonujący
Por. tamże.
Tamże.
Zwróćmy uwagę, że nie jest możliwe wywnioskowanie takiego rozstrzygnięcia wykonawczego

z samego zapisumuzycznego. Tylko w przypadkuAlleluja znak podwójnej pauzy oznacza — oprócz
dołączenia się chóru do kantorów — repetycję.





Ilustracja .: Folio v Prototypu. W prawej kolumnie znajduje się przykład tractus prze-
widzianego na niedzielę siedemdziesiątnicy (Dominica Septuagesimæ). Śpiew
składa się z czterech pierwszych wersetów Psalmu .





.. Instructio

śpiew w dni mniej uroczyste. Chór natomiast stoi podczas inicjum i przy powtórce
Alleluja, natomiast podczas wersetu siedzi, chyba że to właśnie konwent wykonuje
werset. Wówczas — podczas swojego śpiewu — stoi tak samo jak kantor. Inaczej
postępowali choćby cystersi, których przepisy nakazywały, by mnisi stali podczas
epistoły, responsorium i Alleluja, chyba że msza była uroczysta lub matutinalis
(odprawiana o świcie, jeszcze przed prymą), wówczasmogli siedzieć wedługwłasnego
uznania.

Zasady wykonywania śpiewu nie różniły się w obu zakonach. U cystersów w po-
równaniu z księgami kaznodziejów zostały opisane lakonicznie, ale i z tych zasad
wyłania się precyzyjny obraz: a) oba chóry wykonywały Alleluja wspólnie; b) pod-
czas mszy, na których śpiewano jedno Alleluja, za pierwszym razem opuszczano
melizmat, a przy powtórce śpiewano Alleluja wraz z neumą; c) gdy przewidziany
był śpiew zwielokrotnionej aklamacji, wówczas Alleluja śpiewane przed wersetem
wykonywano w całości (wraz z melizmatem), ale nie powtarzano go po wersecie.
Ostatni z przewidzianych śpiewów przed Ewangelią kończono powtórką Alleluja.
Jedyny dodatkowy przepis dotyczył wyjątku, który stanowiły śpiewy na wigilie Paschy
i Zesłania Ducha Świętego, wówczas śpiewano jedno Alleluja bez powtórzenia go po
wersecie. Okazuje się jednak, że i dominikanie tak wykonywali wigilijne aklamacje
przed Ewangelią. Nie odnotowano ich w regułach ogólnych, a w formularzach mszal-
nych na dany dzień. Wyjątek był uzasadniony tym, że po wersecie allelujatycznym
śpiewano odpowiedni tractus.

Identycznie jak w pozostałych rytach rzymskich od Siedemdziesiątnicy do
Paschy w miejsce Alleluja dominikanie śpiewali tractus — śpiew wielozwrotkowy,
wykonywany przez czterech kantorów lub chór. Kantorzy, podzieleni na dwie pary,
śpiewali na przemian kolejne wersety. Taka forma tractus obowiązywała we wszystkie
niedziele rytu prostego i w dni wyższej rangi, a także w soboty, w które wspominano
Najświętszą Maryję Pannę. W pozostałe dni tractus miał zaśpiewać wspólnie cały
chór. Jedynie w święta rytu trzech czytań w ogóle opuszczano ten śpiew. W takie
dni nie śpiewano przed lekturą Ewangelii nic poza responsorium. Jeśli w ostatnim
wersecie tractus pojawia się znak dwóch połączonych pauz, do kantorów dołączał
chór (por. ilustracja .). Bez względu na to, czy tractus śpiewali tylko czterej kantorzy,
czy też cały chór, w jego trakcie konwent siedział w stallach. Ordinarium zaznacza
jednak, że stać mogą ci bracia, którzy potrzebują zaglądać do ksiąg. Wzmianka ta
świadczy pośrednio o obecności dodatkowych pulpitów ustawionych w stallach, na
których spoczywały graduały. Kantorzy natomiast stali przy pulpicie pośrodku
chóru i korzystali z Pulpitarium, w którym zanotowano wersety utworu.

... Sequentia

W minionym wieku na temat sekwencji powstał szereg teorii i domysłów, które
niekiedy były źródłem zbyt pochopnych wniosków. Faktem pozostaje, że na prze-
łomie tysiącleci odnotowujemy rozkwit twórczości poetyckiej i muzycznej w tym
Por. Usus antiquiores Ordinis Cisterciensis, PL , A.
Por. tamże.
Por. Ordinarium, dz. cyt., s. , nr .
Por. np. Innocentius III, De sacro altaris mysterio, PL , D–C.
Por. Ordinarium, dz. cyt., s. , nr .
Por. uwagi N. van Deusen, Sequence Repertories: A Reappraisal, „Musica Disciplina”, nr  (),

s. –.





. A Ordo missæ maioris altaris

zakresie. Zbiór sekwencji używany w księgach liturgicznych do końca szesnastego
wieku rozrósł się do kilku tysięcy. Co prawda o ile „w krajach północnych księgi
mszalne późnego średniowiecza zawierały sekwencje prawie na każdy dzień świą-
teczny, a nawet (można by powiedzieć) w każdym formularzu mszalnym, jeżeli ten
przewidywał Alleluja”, o tyle liturgia rzymska była powściągliwa w dodawaniu
nowych utworów. Innocenty III wDe altaris mysterio pisze o wykonywaniu sekwencji
„w pewnych kościołach”, jakby w ogóle nie identyfikował tej praktyki z Lateranem.
Już kilkadziesiąt lat później jednak Durandus opisuje zwyczaj dodawania śpiewu po
Alleluja jako stałą i znaną praktykę. Wydaje się wręcz, że przypisuje go do wszystkich
znaczących świąt i uroczystości. Niestety jego mistyczne wyjaśnienie mszy w tym
wypadku pomija kwestię częstotliwości wykonania śpiewu. Wiemy jednak, że do
czasu reformy Piusa V, kiedy pozostawiono jedynie cztery sekwencje w ciągu roku,
ich liczba była zmienna i raczej miała tendencję do zwiększania się niż pomniejszania,
a swoim zakresem obejmowała dni coraz to niższej rangi.

Również w liturgiach zakonnych sposób wykorzystania interesujących nas śpie-
wów znacznie się różnił w zależności od badanego miejsca, tradycji i czasu. Księgi
używane w opactwach benedyktyńskich zawierały nawet blisko sto kompozycji
w wieku XIV, a mniszek cysterskich — dla rozpoznania źródeł liturgii dominikańskiej
o wiele ważniejsze — około trzydziestu w wieku XIII. Natomiast, mimo pewnego
zainteresowania sekwencjami, cystersi i kartuzi w zasadzie nie wprowadzili ich do ofi-
cjalnej liturgii swoich zakonów. Franciszkanie posługiwali się skromnym repertuarem
prosæ, a kanonicy regularni przeciwnie — bogatym. M. Fassler badając repertuar se-
kwencji w klasztorach mniszek zauważyła, że liczba śpiewów w księgach należących
do sióstr zawsze jest większa od tej z ksiąg męskiej gałęzi danego zakonu. W tym
kontekście rozstrzygnięcie dominikanów jawi się jako umiarkowane. Na decyzję
braci podejmujących unifikację liturgii kaznodziejów, pewien wpływ mogło mieć
środowisko paryskie i w szczególności tradycja szkoły Notre Dame, gdzie sekwencje
były jednym z ulubionych — jeśli można się tak wyrazić — gatunków muzycznych.

W źródłach dominikańskich datowanych na okres sprzed reformy Humberta
znajdujemy dziewięć sekwencji, które były wykorzystywane powszechnie przez braci,
a kolejne trzy przez znaczącą większość z nich. Sam Prototyp zawiera  sekwen-
cji, a wśród nich dziewięć odnalezionych w prehumbertianach. Śpiewy nie zostały
umieszczone w graduale lub mszale większego ołtarza wraz z tekstami własnymi
danej uroczystości, ale zbiorczo, jeden po drugim na foliach v–r, a więc zaraz
po częściach stałych mszy. Taki wybór miejsca zapisu może świadczyć o przeznacze-
niu tej części rękopisu jako źródła dla kopiowania sekwencjarzy — osobnych ksiąg
zawierających wyłącznie sekwencje. Ten typ ksiąg nie pojawia się jednak powszechnie
w tradycji dominikańskiej. Wydaje się, że celem umieszczenia sekwencji po częściach
Por. Cl. Blume, G. M. Dreves, [red.], Analccta Hymnica Medii Aevi, t. –, , , –, , ,

, , –, Leipzig  – .
 J. Jungmann SJ, Missarum Solemnia, dz. cyt., t. , s. .
Por. Innocentius III, De sacro altaris mysterio, PL , A.
Por. Durandus, Rationale, IV, , s. n.
Por. opracowanie M. Fassler, Women and Their Sequences: An Overview and a Case Study, „Specu-

lum”, nr () , s. –.
Odnośnie do dominikanek por. tamże, s. – oraz J. Hamburger, E. Schlotheuber, S. Marti,

M. Fassler, Liturgical Life and Latin Learning at Paradies bei Soest, 1300 – 1425. Inscription and
Illumination in the Choir Books of a North German Dominican Convent, Munster , s. –.

Por. M. Fassler, Music and the Miraculous. Mary in the Mid-Thirteenth-Century Dominican Sequ-
ence Repertory, [w:] Aux Origines de la liturgie dominicaine…, dz. cyt., s. n.





.. Instructio

stałych mszy jest wskazanie tego, kto powinien wykonywać śpiewy. Już wcześniej
zwróciliśmy uwagę, że poszczególne części Prototypu są przeznaczone dla różnych
osób biorących udział w liturgii. Tym razem znajdujemy się w części, która przezna-
czona jest dla całego chóru. Sekwencję bowiem — przeciwnie niż tractus, werset
Alleluja czy responsorium — wykonywał cały chór, a nie dwaj lub czterej soliści. Przy
jej wykonaniu obowiązywały te same zasady, które dotyczyły ostatniej, melizma-
tycznej części drugiego wezwania Alleluja. Ilekroć ryt przewidywał śpiew sekwencji
rezygnowano ze zdobnego zakończenia Alleluja i w to miejsce podejmowano rymo-
wany śpiew prosæ. Czytamy w Ordinarium: „postquam reinceptum [alleluia] fuerit
ad duas primas virgulas simul junctas, statim est sequentia inchoanda”. Dzięki
zapisowi nutowemu i używanym w nim kapitalikom wiemy, że chór kolejne zwrotki
śpiewu wykonywał na przemian. Nie wspomina się jednak nigdzie o postawie, jaką
przyjmują śpiewający. Podobieństwo do melizmatu Alleluja i części stałych sugeruje,
że chór stoi, ale wprost nie zostało to nigdzie powiedziane.

Z wyjątkiem uwagi wykonawczej rubryki nie poświęcają sekwencjom wiele miej-
sca. Zdają się jedynie mnożyć przestrogi. Po pierwsze by nie wykonywać prosæ w dni
inne niż te, w których to zostało wyraźnie zaznaczone, a więc wyłącznie w dni rangi
totum duplex i sobotnie wspomnienia Matki Bożej. Po drugie — zaznacza się jakby
dla pewności — by w dniach, w których śpiewa się tractus nie wykonywać sekwencji.
Po trzecie by chór śpiewał jedynie to, co zostało w tym miejscu nakazane. „Chorus
prosequatur residuum nihil addens, quia ubique post versus responsorium et Alleluia
et Tractus, tot sunt notæ positæ, quot dici debent”. Czy dodatkowe obostrzenia
pośrednio świadczą o tym, że i u dominikanów nie brakowało braci chętnych do
rozbudowywania stosunkowo skromnego sekwencjarza? Zwróćmy uwagę, że po-
nad połowa śpiewów w sekwencjarzu z Prototypu została skomponowana właśnie
przez dominikanów. Zgodnie z ustaleniami M. Fassler i Ph. Gleesona sekwencje:
Omnes gentes, Profitentes [unitatem], Adest dies, In cœlestis [hierarchia], De profun-
dis [tenebrarum], Nativitas [Mariæ], Supernæ [Matris], Virgini Mariæ laudes, Ave
mundi, Jubilemus [in hac die], Tibi cordis, Stella maris, Ave Virgo virginum, Mater
Patris, Salve sancta Christi Parens, Ave Virgo gratiosa, Ave Virgo gloriosa i Salvatoris
[Mater pia] pojawiają się wyłącznie w źródłach dominikańskich zanim trafiły do
Prototypu.

W tej grupie najciekawszym przypadkiem jest śpiew przewidziany na dzień
św. Dominika. Melodia „In cœlestis hierarchia” została użyta również w maryjnej
sekwencji „Ave virgo gloriosa”. Nie jest to przypadek.

Dwa długie teksty dodane do jednej melodii łączyły ze sobą patronów zakonu —
mężczyznę i kobietę. Były śpiewane w liturgii dominikańskiej przez okres całego
średniowiecza. Dzięki utworom wspólna melodia tworzyła silną więź pomiędzy
dwojgiem świętych, a komponowanie nowych wierszy do [istniejącej] melodii
pozwalało włączać kolejnych błogosławionych do ich grona.

Ordinarium, dz. cyt., , s. .
Por. uwagi na s.  niniejszego opracowania.
Ordinarium, dz. cyt., , s. .
M. Fassler, Music and the Miraculous. Mary in the Mid-Thirteenth-Century Dominican Sequence

Repertory, dz. cyt., s. –, s. –. Zdaniem badaczy z tego zbioru jedynie co do Profitentes
[unitatem], De profundis [tenebrarum] i Ave Virgo virginum nie można mieć całkowitej pewności,
że powstały w ośrodkach dominikańskich.

M. Fassler, Women and Their Sequences, dz. cyt., s. . Na temat podejścia dominikanów do
kompozycji sekwencji, a w szczególności do przepracowywania istniejących już utworów por. M.





. A Ordo missæ maioris altaris

Nie powinniśmy też przeoczyć faktu, że wśród kompozycji dominikańskich po-
etów przeważają utwory maryjne. Jest to wyraźny dowód na szczególną predylekcję
kaznodziejów do Najświętszej Dziewicy, a zarazem przykład twórczości teologicz-
nej kaznodziejów. Wydaje się, że pierwszorzędnym celem, jaki stawiali sobie przy
tworzeniu poezji liturgicznej, było nadanie odpowiedniego charakteru sobotnim
wspomnieniom Najświętszej Maryi Panny.

Jak wspomnieliśmy wyżej, w XIII wieku sekwencjarz dominikański zawierał nie-
wiele kompozycji. Aż trzynaście z nich, a więc blisko połowa, została przeznaczona
na sobotnie wspomnienia NajświętszejMaryi Panny. Trzy kolejne poświęcone zostały
patronom: Dominikowi, Piotrowi z Werony i Augustynowi z Hippony. Pozostałe
wykonywano w najważniejsze uroczystości Pańskie i Maryjne. Na dni po Zesłaniu
Ducha Świętego przewidziano inny utwór niż na samą uroczystość, a poza tym prze-
widziano sekwencję na Wszystkich Świętych. Pełną listę śpiewów i ich przeznaczenie
przedstawiamy w tabeli ..

Lp. Sekwencja Przewidziana na:

. Lætabundus — Narodzenie Pańskie

— dwa dni po uroczystości

— Objawienie Pańskie

— Święto Ofiarowania Pańskiego

— Wspomnienia Najświętszej Maryi Panny w sobotę (od
Narodzenia do Ofiarowania Pańskiego)

. Victimæ — Niedzielę Zmartwychwstania
— dwa dni po uroczystości

. Omnes gentes Wniebowstąpienie Pańskie

. Sancti Spiritus Zesłanie Ducha Świętego

. Veni Sancte Spiritus dwa dni po uroczystości Zesłania Ducha Świętego

. Profitentes Uroczystość Trójcy Świętej

. Rex Salomon Rocznicę i dzień Poświęcenia kościoła

. Ave Maria Zwiastowanie Pańskie

. Adest dies św. Piotra z Werony

Fassler, Music and the Miraculous, dz. cyt., s. –. Ta sama melodia została wykorzystana
również przy sekwencji Stabat Mater, której trzynastowieczną wersję odnalazł C. Ruini w jednym
z graduałów bolońskich mniszek zakonu braci kaznodziejów. Por. C. Ruini, Un antico versione dello
Stabat Mater in un graduale delle Domenicane bolognesi, „Philomusica On-line”, nr / (), s.
.

Por. szczegółowe uwagi M. Fassler, która odpowiada również na pytanie, czy poeci dominikańscy
wypracowali własny styl. Por. M. Fassler, Music and the Miraculous, dz. cyt., s. –.

Wtymprzypadku jak i w pozostałych, gdy uroczystość obejmowaławięcej niż jednąmszę sekwencję
wykonywano podczas mszy w dzień (w wigilię, w nocy i o świcie nie przewidziano sekwencji), por.
Ordinarium, dz. cyt. , s. .

Taką rubrykę znajdujemy w Prototypie na f. v, choć brakuje jej w Ordinarium.
Por. Ordinarium, dz. cyt. , s. .
Por. Ordinarium, dz. cyt. , s. .
Por. Ordinarium, dz. cyt.  — , s. –.
Por. Ordinarium, dz. cyt.  — , s. –.
Por. Ordinarium, dz. cyt. , s. .
Por. Ordinarium, dz. cyt. n, s. n.
Por. Ordinarium, dz. cyt. , s. .
Por. Ordinarium, dz. cyt. , s. .
O ile przypada w okresie wielkanocnym. Por. Ordinarium, dz. cyt. , s. .
Por. Ordinarium, dz. cyt. , s. .





.. Instructio

Lp. Sekwencja Przewidziana na:

. In cœlestis — Przeniesienie relikwii św. Dominika

— Święto św. Dominika

. Salve Mater — Wniebowzięcie Najświętszej Maryi Panny

— sobotę wypadającą w oktawie uroczystości
— oktawę uroczystości, o ile wypada w sobotę

. De profundis św. Augustyna, biskupa

. Nativitas Narodzenie Najświętszej Maryi Panny

. Superne Wszystkich Świętych

. Verbum bonum Wspomnienia Najświętszej Maryi Panny w sobotę (w Adwen-
cie)

. Virgini Mariæ laudes Wspomnienia Najświętszej Maryi Panny w sobotę (w okresie
wielkanocnym)

. Hodierne Wspomnienia Najświętszej Maryi Panny w sobotę (od Uro-
czystości Trójcy Świętej do Adwentu)

. Ave mundi „ad libitum”
. Jubilemus „ad libitum”
. Tibi cordis „ad libitum”
. Stella maris „ad libitum”
. Ave Virgo virginum „ad libitum”
. Mater Patris „ad libitum”
. Salve, sancta Christi Parens „ad libitum”
. Ave Virgo gratiosa „ad libitum”
. Ave Virgo gloriosa „ad libitum”
. Salvatoris „ad libitum”

Tabela .: Zestawienie sekwencji oraz dni, w których były wykonywane.

Dominikanie z biegiem czasu nieznacznie poszerzyli liczbę dni, w których nale-
żało wykonywać sekwencje. Po pierwsze konsekwentnie dodawali śpiew do kolejnych
świąt, które podnoszono do rangi lub wprowadzano do kalendarza w stopniu totum
duplex z wyjątkiem tych, które wypadały w okresie postu (od siedemdziesiątnicy
do Paschy). Kapituła w Marsylii z roku  zatwierdziła ostatecznie, że „De nati-
vitate beati Iohannis Baptiste et beatis apostolis Petro et Paulo. atque beata Maria
Magdalena. fiat festum totum duplex. et magister ordinis curet de sequenciis pro-
videre”. Kapituła z  roku w Lyonie potwierdziła podobny zapis dotyczący
św. Wincentego męczennika. Natomiast w  roku kapituła w Carcassonne
domaga się od prowincjałów, by wprowadzili sekwencję i czytania na uroczystość
Por. Ordinarium, dz. cyt. , s. .
Por. Ordinarium, dz. cyt. , s. .
Por. Ordinarium, dz. cyt. , s. .
Por. Ordinarium, dz. cyt. , s. .
Por. Ordinarium, dz. cyt. , s. . W Prototypie sekwencja została zanotowana z błędnym

kapitalikiem, zamiast „N” widnieje „S”. Por. f. v.
Por. Ordinarium, dz. cyt. , s. .
Por. Ordinarium, dz. cyt. , s. . Jeżeli w Adwencie wypada więcej wspomnień Najświętszej

Maryi Panny w sobotę, wówczas można skorzystać z sekwencji oznaczonych jako „ad libitum”.
Por. tamże.
Można wykorzystać tę lub jedną z sekwencji oznaczonych jako „ad libitum”. Por. tamże.
MOPH , s. .
Por. MOPH , s. .





. A Ordo missæ maioris altaris

św. Tomasza. Po drugie przez dodanie fragmentu sekwencji do mszy wotywnej,
podkreślono bardziej uroczysty charakter cotygodniowego wspominania założy-
ciela Zakonu. Dotyczyło to mszy wotywnych o św. Dominiku, które celebrowano
we wtorki. Na nich przewidziano śpiew sekwencji „In cœlestis” od wersu „Laudes
ergo”. Po trzecie może najbardziej nieoczywistą zmianą było dodanie śpiewu Dies
iræ po tractus w mszach za zmarłych. Przeczyła bowiem ogólnej zasadzie, którą
zawiera zarówno Ordinarium jak i Akta, by nie śpiewać prosæ, gdy w liturgii mszy
przewidziany jest tractus. Co prawda u franciszkanów ślady tej praktyki odnajdujemy
już w XIII wieku, u dominikanów jednak śpiew pojawi się znacznie później.

... Evangelia

Wraz z rozpoczęciem Alleluja akcja liturgiczna staje się coraz bardziej dynamiczna.
Jeden z ministrantów odbiera z rąk celebransa mszał i wraz z poduszką kładzie go
po lewej stronie ołtarza, a więc „in cornu Evangeliæ”. Następnie wspólnie z drugim
akolitą zapalają świece i zaczynają formować procesję. Oprócz nich wezmą w niej
udział: ministrant z trybularzem, niosący krzyż krucyferariusz, a za nimi subdia-
kon z pulvinarium, na końcu zaś diakon z ewangeliarzem. W dni rytu niższego niż
świąteczny procesja była nieco skromniejsza, bowiem krzyż noszono w procesji je-
dynie w święta totum duplex. Kadzidło wykorzystywano natomiast w dni rangi co
najmniej uroczystych wspomnień Najświętszej Maryi Panny w sobotę oraz w święta
simplex i wyższe. Również cel procesji zależał od rangi dnia, w którym sprawowano
Eucharystię. Ewangelię, podobnie jak epistołę, w niedziele i święta czytano z pul-
pitu na końcu chóru lub „z innego wzniesionego miejsca”, natomiast w dni niższej
rangi z pulpitu ustawionego w lewej części prezbiterium. Rubryki dość lakonicznie
opisują błogosławieństwo kadzidła przed wyruszeniem procesji, ponieważ było iden-
Por. MOPH , s. . Nakaz dotyczył drugiego ze świąt Akwinaty ( stycznia), Przeniesienia reli-

kwii, ponieważ wspomnienie świętego zostało ustanowione na  marca, kiedy z powodu Wielkiego
Postu nie wykonywano sekwencji w ogóle. Akta kapituły z  roku zaginęły. Natomiast Akta ko-
lejnej (Walencja, ) podają przyjęcie święta jako approbatio, zatem przepis został wprowadzony
rok wcześniej: „Approbamus hanc, quod de translacione beati Thome de Aquino nostri ordinis fiat
festum totum duplex · xxviii · die mensis ianuarii, et quod in crastinum fiat festum de beata Agnete
secundo”. MOPH , s. . Na temat sekwencji poświęconych św. Tomaszowi z Akwinu por. D.
Gacka, Średniowieczne sekwencje o św. Tomaszu z Akwinu i jedna rymowana modlitwa, „Przegląd
Tomistyczny”, nr  (), s. –.

Ustalenie tego zwyczaju przypada na początek wieku piętnastego. Kapituły w latach  – 
uchwaliły, że podczas sprawowanej we wtorki mszy o św. Dominiku, po Alleluja (a jeśli się go nie
śpiewa, wówczas po graduale) zostaną dodane cztery ostatnie wiersze sekwencji z uroczystości.
Por. MOPH , s. , , .

Por. A. Ebner, Quellen und Forschungen zur Geschichte und Kunstgeschichte des Missale romanum
im Mittelalter. Iter italicum, Freiburg , s. .

Potwierdzenie uchwał kapituł znajdujemy zarówno w księgach liturgicznych Zakonu, jak i u C.
Jasinskiego OP w Cæremoniale. Wspomina tam o śpiewie sekwencji Dies iræ podczas mszy za
zmarłych w dzień zaduszny, na mszy pogrzebowej, a na pozostałych zgodnie z decyzją celebransa.
Por. C. Jasinski OP, Cæremoniale Missæ, dz. cyt., s. n. W piętnastym wieku do sekwencjarza
dodano jeszcze „Stabat Mater”. Na początku XVI wieku natomiast wspomina się, że sekwencji
nigdy nie wolno wykonywać przy towarzyszeniu organów. Por. MOPH , s. . Domyślamy się
zatem, że rytmiczna, wierszowana forma śpiewu mogła zachęcać braci do ekspresji muzycznej,
której darmo było szukać przy śpiewach bardziej melizmatycznych.

Czyli po tej stronie ołtarza, na której dotychczas spoczywała księga Ewangelii. Czytano ją z naj-
wyższego stopnia. We wspomniane dni nie było co prawda procesji, ale diakon w towarzystwie
asysty przenosił Evangelistarium z ołtarza na pulpit. Por. Ordinarium, dz. cyt., s. , nr .





.. Instructio

tyczne z obrzędem opisanym wcześniej przy przygotowaniu kielicha. Gdy diakon
szedł po Evangelistarium leżące na ołtarzu, do celebransa podchodził turyferariusz
i prosił o błogosławieństwo kadzidła. Tak samo jak w przypadku wody podawanej
przez subdiakona przed napełnieniem kielicha, tak i tutaj kapłan wzywał imienia
Trójcy. Również w tym momencie przepisy nie wspominają o tym, że kreślił znak
krzyża nad naviculæ z kadzidłem, które błogosławił. Ministrant już sam nakładał
ziarna kadzidła na węgle. Procesja, do której przygotowuje się asysta, była obecna
w wielu zwyczajach liturgicznych, a nawet była wspólna dla różnych obrządków
chrześcijańskiego Wschodu i Zachodu. Badacze podkreślają jej gallikański rodowód,
choć w rycie dominikanów należy go skontekstualizować, mając na uwadze elementy
pochodzące z liturgii rzymskiej.

W czasie gdy ministranci formują procesję, a już po błogosławieństwie kadzidła,
diakon podchodził do kapłana i prosił o błogosławieństwo znaną i współczesnemu
rytowi formułą: „Jube Domne benedicere”. Celebrans w odpowiedzi błogosławił go
słowami: „Dominus sit in corde tuo et in labiis tuis ad pronuntiandum Evangelium
pacis”. Prototyp nie wspomina o znaku krzyża i wezwaniu Trójcy Przenajświętszej.
Akcja przypomina inne błogosławieństwa przekazywane czytającym lekcje w trakcie
liturgii godzin. Podczas błogosławieństwa udzielanego lektorom w trakcie matuti-
num również nie wspomina się o formule „In nomine…”, a w konsekwencji o znaku
krzyża, którego w przeciwnym razie należałoby się domyślać. W trzynastowiecznym
rycie rzymskim znajdujemy inne słowa błogosławieństwa udzielanego diakonowi:
„Sit Dominus in corde tuo et in labiis tuis ut digne et competenter annunties Evan-
gelium suum”. Jest to do dziś stosowana formuła. Dominikanie jednak używali
zwięźlejszej, zaczerpniętej z innej tradycji. Trudno określić, z jakiej konkretnie, z pew-
nością nie są to słowa zapożyczone od cystersów. Jednoznaczne wskazanie źródła
zwyczaju kaznodziejów uniemożliwia wielość form, w jakich udzielano błogosła-
wieństwa diakonowi w wiekach średnich. Księgi rzymskie z XIII stulecia notują
dodatkowo, że diakon po otrzymaniu błogosławieństwa skłaniał się przed ołtarzem
i odmawiał modlitwę Munda cor meum. Indutus planeta opisuje lekturę Ewangelii
jedynie w wariancie mszy odprawianej przez celebransa (bez diakona). Wymienia
dwie modlitwy, z których należało odmówić jedną: Sit Dominus in corde lub Munda
cor meum. Nie znajdujemy tych modlitw ani u dominikanów, ani w innych in-
teresujących nas liturgiach zakonnych (u premonstratensów i cystersów, a także
u kartuzów). Według zwyczaju kaznodziejów diakon po wzięciu księgi z ołtarza i po
otrzymaniu błogosławieństwa, kieruje się do miejsca, z którego zaśpiewa odpowiedni
fragment Ewangelii.

Kierunek, w którym skierowany był czytający czy to przy pulpicie czy też na
owym „wzniesionym miejscu” nie jest wprost wspomniany w przepisach Prototypu
Por. Ordinarium, dz. cyt., s. , nr .
Por. tamże.
Por. szczegółowe analizy D. Jurczak OP, Vangelo e la liturgia domenicana, dz. cyt., s. –.
 Por. tamże. Tłum.: „Niech Pan będzie w sercu Twoim i na Twoich ustach dla głoszenia Ewangelii

pokoju”.
Na temat różnić pomiędzy błogosławieństwem diakona przed lekturą Ewangelii, a błogosławień-

stwami wody i kadzidła por. D. Jurczak OP, Vangelo e la liturgia domenicana, dz. cyt., s. .
S.J.P. van Dijk, J.H. Walker, The Ordinal of the Papal Court, dz. cyt., s. .
Por. Usus antiquiores Ordinis Cisterciensis, PL , D.
Por. J. Jungmann SJ, Missarum Sollemnia, dz. cyt., t. , s. .
Por. S.J.P. van Dijk, J.H. Walker, The Ordinal of the Papal Court, dz. cyt., s. .
Por. Indutus planeta, V.L. Kennedy [red.], s. .





. A Ordo missæ maioris altaris

omawiających mszę świętą. Również Akta kapituł całkowicie przemilczają tę kwestię.
Wydaje się, że podobnie jak przy zagadnieniu kierunku, w którym rozpoczynał się
śpiew Gloria in excelsis, tak i tu kwestia ta była oczywista dla współczesnych. Stąd
nie wspomina się o niej w rubrykach, ponieważ dzięki powszechnemu zwyczajowi
i utrwalonej tradycji, nie wymaga żadnego wyjaśnienia. Ordinarium zawiera jed-
nak świadectwo, które pozwoli nam definitywnie rozwiać wątpliwości w tej materii.
Zwróćmy najpierw uwagę, że większość historyków liturgii przyjmuje w zasadzie za
pewnik, że w średniowieczu czytano Ewangelię w kierunku północnym. Wydaje
się, że argumentacja J. Jungmanna SJ w tym względzie jest wystarczająco przekonu-
jąca. On sam jednak zauważa, że świadectwa o praktyce wieków średnich nie są
całkiem jednoznaczne, ponieważ zarówno zabytki, jak i ordines dostarczają przy-
kłady odzwierciedlające różne zwyczaje. Badając źródła liturgiczne, zauważymy, że
opis zwyczaju cystersów również milczy na temat kierunku, w którym wygłasza
się czytanie z Ewangelii. Ryt rzymski w XIII wieku nie dostarcza jeszcze wystarcza-
jąco jednoznacznych przepisów dotyczących tego, po której stronie ołtarza ma być
czytana Ewangelia i w którym kierunku. Praktyka jednak wydaje się już ustalona.
Świadectwem wspólnej praktyki mogą być De sacro altaris mysterio Innocentego
III i znacznie późniejszeRationaleDurandusa.Mamy jednak i wcześniejsze ślady
ustalonego zwyczaju, który niekiedy wykraczał poza przepisy. Wprost wspomina
o tym dwunastowieczne świadectwo Honoriusza z Autum, który opisując lekturę
Ewangelii, mówi, że diakon zwraca się na północ nie ze względu na przepisy, a zgod-
nie z „solitum morem”. Z biegiem lat przepisy ewoluowały do znanej współcześnie
formy odczytywania Ewangelii pod kątem na północ, z lewej strony ołtarza. Sądzimy,
że w liturgii dominikańskiej postępowano podobnie, czego pośrednim świadectwem
są komentarze do rytu mszy autorstwa Hugona de Sancto Caro i Alberta Wiel-
kiego. Mocniejszym argumentem jest jednak przepis Ordinarium, który dotyczy
lektury tak zwanego „Kazania Pana”, czyli rozdziałów od  do )Ewangelii według
świętego Jana, przypadającego poza mszą świętą w Wielki Czwartek, po obrzędzie
mandatum. Czytamy tam, że lektura odbywa się z pulpitu specjalnie w tym celu
ustawionego w kapitularzu. Jeśli kapitularz jest orientowany lub skierowany na za-
chód, wówczas pulpit ma być zwrócony na północ. Jeśli zaś jest zbudowany w innym
kierunku, wówczas pulpit należy ustawić przed krzyżem znajdującym się w pomiesz-
czeniu: „diaconus […] stans verso vultu ad aquilonem si capitulum fuerit ad orientem
vel ad occidentem situm, alias verso vultu ad Crucifixum capituli”. Opis obrzędu
zaznacza, że do kapitularza należy się udać w procesji takiej, jak w uroczystości ale
bez krucyfiksu: „veniant ad capitulum eo modo quo itur ad legendum Evangelium
Por. na przykład M. Szablewski, Msza bez ludu, dz. cyt., s, .
Por. J. Jungmann SJ, Missarum Sollemnia, dz. cyt., t. , s. –.
 „Faciem ante suam versus aquilonem opponit”. Innocentius III, De sacro altaris mysterio, PL ,

B. Choć również cały fragment A–C dotyczy tego zagadnienia.
 „Legitur etiam de more Evangelium super Aquilam”, Durandus, Rationale, IV, , .
 „Diaconus secundum ordinem se vertit ad austrum dum legit Evangelium. […] Nunc autem secun-

dum solitum morem se ad aquilonem vertit”. Honorius Augustodunensis, Gemma animæ, pars I., c.
. PL , C. Por. również komentarz i przypisy w: M. Gihr, Ofiara mszy świętej, dz. cyt., s.
.

 „Debet autem Evangelium legi in alto ad Aquilonem”, Hugo de St. Caro, Speculum Ecclesiæ, dz. cyt.,
s. .

 „stans et legens vertitur ad Aquilone”, Albert Wielki, Liber de sacrificio Missæ, dz. cyt., s..
Por. Ordinarium, dz. cyt., s. n, nr .
Tamże.





.. Instructio

in solemnitatibus, sine Cruce tamen”. Również początek lektury jest identyczny
jak podczas mszy. Z tą jedną różnicą, że celebransem całego obrzędu jest przeor,
a nie kapłan wyznaczony do posługi lub hebdomadariusz. Dlatego właśnie on błogo-
sławi kadzidło i udziela błogosławieństwa diakonowi. Wszystko jednak odbywa się
zgodnie ze schematem lektury Ewangelii podczas mszy świętej. Sądzimy wobec tego,
że i ustawienie pulpitu w kościele było analogiczne do tego, o którym czytaliśmy
w powyższym opisie. Podsumujmy: podczas mszy w trakcie lektury Ewangelii diakon
stał skierowany na północ, o ile kościół był orientowany lub zwrócony na zachód.
Jeżeli zaś był zbudowany w innym kierunku, jest prawdopodobne, że diakon śpiewał
Ewangelię zwrócony do ołtarza. Jeśli taki zwyczaj istniał, nie zachował się w Zakonie
i nie znamy źródeł innych niż przytoczone, które by o nim informowały.

Gdy wybrzmiewają ostatnie nuty śpiewu Alleluja, procesja dochodzi do pul-
pitu, a na nim subdiakon kładzie poduszkę, po czym usuwa się za diakona. Akolici
stają po obu stronach ambony naprzeciwko siebie. Krzyż stoi przed pulpitem zwró-
cony w stronę czytającego. Krucyferariusz staje przed diakonem, opierając podstawę
krzyża na posadzce lub unosząc go, aby krzyż znajdował się na wysokości oczu dia-
kona, stojącego wyżej niż krucyferariusz. Ministranci słuchają śpiewu Ewangelii i —
podobnie, jak kapłan na swoim miejscu — są zwróceni w kierunku księgi. Dodajmy
jeszcze, że kapłan słucha śpiewu diakońskiego, stojąc po prawej stronie ołtarza, a więc
„in cornu Epistolæ”. Prototyp wspomina to jednak innymi słowami: „ad dextrum latus
altaris”, co oznacza, że nie stoi przed, a z boku ołtarza. Diakon składa księgę na po-
duszce i zaczyna śpiewać wyznaczoną Ewangelię. Rozpoczyna wezwaniem „Dominus
vobiscum”, używając dokładnie tej samej melodii, którą posłużył się kapłan przed
kolektą. Po odpowiedzi „Cum spiritu tuo”, kontynuuje tytuł wspólny dla wszystkich
znanych nam zwyczajów rytu rzymskiego. Wypowiadając słowa: „Initium [lub] Se-
quentia sancti Evangelii secundum…”, kciukiem kreśli znaki krzyża — najpierw na
księdze, później na czole, ustach i piersiach. Missale nie wspomina ani o dużym
znaku krzyża, ani o formułach słownych towarzyszących gestom, które opisuje Hugo
de St. Caro. Missale dominikański mówi natomiast, że bracia w chórze odpowia-
dając „Gloria tibi Domine”, powinni obrócić się w stronę ołtarza i przeżegnać się.
Lektury Ewangelii słuchają jednak skierowani w stronę czytającego. Stąd trudno
powiedzieć, czy obracanie się do ołtarza i potem w stronę diakona jest przeoczeniem
w rubrykach, czy też świadomym zabiegiem. Wydaje się, że jednak świadomym,
ponieważ Ordinarium posługuje się sformułowaniem: „ubicumque legatur”. Wo-
bec tego, gdyby nawet on czytał z ambony przy intermedium, powinni się do niego
zwrócić, mimo że będą odwróceni od ołtarza. D. Jurczak OP słusznie zauważa, że
cały obrzęd ma charakter „intronizacji” Słowa Bożego, które wybrzmiewa pomiędzy
krzyżem a diakonem, w miejscu spoczywania księgi.
Tamże.
Hugo de St. Caro, Tractatus super missam, dz. cyt., s. n. W opisywanym przez Hugona rycie

diakon wypowiadał podczas kolejnych gestów słowa: „Crucifixum praedico, Crucifixum credo, Non
erubesco crucifixum”. Przytoczone zdania mogły być zarówno formułami przepisanymi w jakimś
rycie, jak i wyrazem pobożności autora. Nie podjęliśmy jednak wysiłku, by je odnaleźć w źródłach,
ponieważ w obu wypadkach nie są bezpośrednim źródłem praktyki kaznodziejów. Widzimy też, że
obejmują wyłącznie trzy, a nie cztery znaki krzyża.

D. Jurczak OP zwraca uwagę, że obecność krzyża przy pulpicie powodowała, że bracia zwracali
się jednocześnie do księgi i krzyża. Stąd też nadaje interpretację teologiczną procesji i odczytaniu
Ewangelii. Por. D. Jurczak OP, Vangelo e la liturgia domenicana, dz. cyt., s. .

Ordinarium, dz. cyt., s. , nr .
Por. D. Jurczak OP, Vangelo e la liturgia domenicana, dz. cyt., s. .





. A Ordo missæ maioris altaris

Na zakończenie perykopy bracia zebrani w chórze powtórnie żegnają się znakiem
krzyża. Diakon natomiast nie jest zobowiązany do wykonania tego ostatniego
gestu. Zwróćmy jeszcze uwagę na ten szczegół, że ryt dominikański nie przewiduje
aklamacji na koniec lektury Ewangelii. W XIII wieku nie pojawia się ona ani w zwy-
czaju kurii papieskiej, ani w zakonach, z których tradycji liturgicznej mogli czerpać
dominikanie. Zwyczaj kończenia Ewangelii dodatkowym „Verbum Domini. Laus Tibi
Christe” lub innym wezwaniem, które na przestrzeni wieków średnich stosowano
w innych tradycjach liturgicznych, nigdy nie wszedł do użytku w liturgii kaznodzie-
jów. Innym elementem, którego zdaje się brakować, jest milczenie rubryk na temat
o okadzenia Evangelistarium. Nie powinniśmy się go domyślać, mimo że trybularz
jest obecny w trakcie procesji. Brak okadzenia byłby śladem oporu liturgii rzymskiej
w przyjęciu tego gallikańskiego elementu.

Porównując zwyczaj dominikański ze współczesnymi mu, zauważamy, że mszały
laterańskie nie wspominają o żadnym z powyższych gestów, choć Innocenty III
pisze o jednym znaku krzyża przed lekturą Ewangelii. Zdaje się, że ma na myśli gest
wykonywany przez całe zgromadzenie wraz z diakonem. U cystersów natomiast
mnisi zwracają się do ołtarza w tym samym momencie, co dominikanie, ale nie od-
wracają się do diakona po uczynieniu znaku krzyża. Wydaje się to nieco dziwne,
ponieważ w ich zwyczaju inaczej opisane jest działanie celebransa. Postępuje on tak
jak dominikanie — po przeżegnaniu się odwraca się z powrotem do księgi. Rów-
nież znaki krzyża kreślone przez diakona według rytu cystersów są odmienne od tych,
o których czytamy w zwyczaju kaznodziejów. Mnisza praktyka przewidywała tylko
jeden znak krzyża na początku lektury, podczas słów: „Sequentia sancti Evangelii”. Na
koniec lektury diakon również się nie żegnał, tylko głęboko się skłaniał na wschód (do
ołtarza). Podobnie u premonstratensów brakuje dwóch z czterech wymienionych
znaków krzyża, które znajdujemy u dominikanów. W tej tradycji diakon znaczył
krzyżem czoło i pierś. Możliwe, że zwyczaj kaznodziejski zaadaptował gest prakty-
kowany w kościołach Francji. Wydaje się, że w omawianej ceremonii natrafiamy na
odległe źródło współczesnych zwyczajów, które mogły powstać w Kościele na skutek
coraz szerszego wykorzystania rytu kaznodziejów. Dość szybko, bo już pod koniec
XIII wieku, Durandus pisze o znakach krzyża na księdze, czole, ustach i piersiach jako
o powszechnej praktyce. Przetrwała ona do czasów nam współczesnych. Nie stało
się tak z uprzednim w stosunku do lektury pocałunkiem księgi, o którym nadmienia
Durandus, że czyniony jest „in quibusdam locis”. Tego zwyczaju dominikanie nie
znali.

Na zakończenie śpiewu perykopy diakon nie całuje księgi. W Prototypie nie ma
również mowy o modlitwie Per evangelica dicta wypowiadanej w innych rytach po
Por. Ordinarium, dz. cyt., s. , nr .
Por. J. Jungmann SJ, Missarum Sollemnia, dz. cyt., t. , s. .
Por. D. Jurczak OP, Vangelo e la liturgia domenicana, dz. cyt., s. .
Por. S.J.P. van Dijk, J.H. Walker, The Ordinal of the Papal Court, dz. cyt., s. .
Por. Innocentius III, De sacro altaris mysterio, PL , D.
Por. Usus antiquiores Ordinis Cisterciensis, PL ,  B.
Por. Usus antiquiores Ordinis Cisterciensis, PL ,  C.
Tamże.
 „signet se fronte et in pectore tantum”, M. von Waefelghem, Liturgie de Prémontré, dz. cyt., s. n.
Por. G.G. Sölch OP, Die Anfänge der Dominikanerliturgie, dz. cyt., s. .
Por. Durandus, Rationale, IV, , n.





.. Instructio

ucałowaniu księgi już od przełomu tysiącleci. Brakuje jej w rytach, z których
dominikanie prawdopodobnie czerpali inspirację: u kartuzów, premonstratensów
i cystersów. W rycie kaznodziejów pojawia się dopiero w XVII wieku. Przepisy
liturgiczne dominikanów skupiają się natomiast na opisie powrotu procesji. Gdy
diakon skończy lekcję, przekazuje otwarty ewangeliarz z pulvinarium subdiakonowi
i wszyscy ministranci wracają do ołtarza w kolejności, w jakiej przyszli do lecto-
rium. Rubryki Missale dodają, że turyferariusz wraca środkiem pomiędzy chórami —
tak jak poprzednio. Akolici wracają do prezbiterium jeden wzdłuż prawego chóru,
a drugi wzdłuż lewego, odwrotnie jednak niż w drodze do pulpitu — zamieniają się
miejscami. Diakon, subdiakon i ministrant niosący krzyż idą w tej samej kolejności
co poprzednio. Ważna jest jednak uwaga, że do pulpitu procesja zbliża się, idąc prawą
stroną chóru, a wraca lewą. Zarówno Innocenty w swoim komentarzu do mszy,
jak i Durandus w Rationale podkreślają, że procesja powinna wrócić do ołtarza inną
stroną prezbiterium, a diakon ma zejść z pulpitu innymi stopniami niż na niego
wszedł. Dodatkowo Durandus opisuje, że schody do ambony prowadziły albo ze
wschodu na zachód, albo z południa na północ. Po jednych stopniach wchodzono,
po drugich schodzono po skończonej lekturze. Zwróćmy uwagę, że z dominikań-
skiego opisu można wywnioskować, jak był zbudowany pulpit służący do lektury
Ewangelii. Ordinarium wspomina, że procesja wraca lewą stroną, a prawą zbliża
się do pulpitu oraz, że lektura odbywała się w kierunku północnym. Oczywiste jest,
że tak ustawiano ambonę, by można było do niej podejść od strony południowej
(prawej), lekturę Ewangelii wykonać na północ (ewentualnie na wschód) i opuścić
lectorium, schodząc po stopniach od strony północnej (lewej). Wówczas naturalne
byłoby to, że akolici niosący świece na lekturę zatrzymują się po dwóch stronach
ambony, a po skończeniu Ewangelii ruszają dalej, zmieniając strony prezbiterium.
Krucyferariusz, wyprzedzając diakona (możliwe, że wchodzi i schodzi po stopniach
pulpitu), odwraca się do niego przodem na czas lektury, i na koniec wraca do ołtarza,
jakby idąc dalej. Subdiakon po położeniu poduszki na ambonie, schodzi z niej i staje
po stronie południowej (za plecami diakona). Diakon po lekturze schodzi na stronę
północną, przekazuje księgę subdiakonowi i idzie dalej za nim.

Poddajmy jeszcze analizie melodię, według której dominikanie śpiewali wyjątki
z Ewangelii. Ponownie posłużymy się przykładem zaczerpniętym z Regulæ cantus.
Humbert w Prototypie działa zgodnie z obraną przez siebie metodą przyjętą już
w przypadku lekcji z liturgii godzin i epistoły, mianowicie podaje jedynie przykłady
fraz muzycznych bez dodatkowego komentarza. Do modus legendi Evangelium
dodaje jeszcze zasady lektury Pasji — której poniżej poświęcimy nieco uwagi — i Ge-
nealogii. Ze względu na to, że są to śpiewy należące do matutinum, pominiemy
ich omówienie. Po raz ostatni posłużymy się przykładem z Regulæ cantus z 
Por. Innocentius III, Ordo missæ, PL , B.
Por. J. Jungmann SJ, Missarum Sollemnia, dz. cyt., t. , s. .
Modlitwa pojawia się u C. Jasinskiego OP. Wypowiada ją kapłan w chwili, gdy całuje Ewangelię.

Por. C. Jasinski OP, Cæremoniale Missæ, dz. cyt., s. .
Por. Ordinarium, dz. cyt., s. , nr .
Por. Innocentius III, De sacro altaris mysterio, PL , C–D. Durandus, Rationale, IV, , .
Tamże.
Por. Prototyp, f. v.
Por. Prototyp, f. v i r.





. A Ordo missæ maioris altaris

roku, które zawiera przykład rozpisanej perykopy ewangelicznej.

S



e



qué



nti-



a



sa



ncti



E



va



ngé-



li-



i





se



cu



ndum



Jo-



á



nnem.

  

In



il-



lo



té



mpo-



re;









Di-



xit



Je-



sus



Pe



tro.

 

Sé



que-



re



me.

 

Co



nvé



rsus



Pe



trus;





vi-



dit



il-



lum



di



scí



pu-



lum

 



quem



di-



li-



gé



bat



Je-



sus,



se



qué



ntem;





qui



et



re



cú



bu-



it



in



ce



na



su



per



pe



ctus



e-



jus,

 



et



di-



xit,



Dó



mi-



ne



quis



est



qui



tra



det



te.

 

Hunc



e



rgo



cum



vi-



dí



sset



Pe



trus;









di-



xit



Je-



su.

 

Do



mi-



ne;





Hic



au



tem



quid?

 

Di-



cit



e-



i



Je-



sus.

 

Sic



e-



um



vo-



lo



ma-

 



né-



re;





do



nec



vé-



ni-



am.

 

Quid



ad



te?

 

Tu



me



sé



que-



re.

 

Ex-



í-



vit



e



rgo



se



rmo



i



ste







i



nter



fra



tres;





qui-



a



di



scí



pu-



lus



il-



le



non



mó-



ri-



tur.

 

Et



non



di-



xit



e-



i



Je-



sus,









Non



mó-



ri-



tur;





sed:



Sic



e-



um



vo-



lo



ma



né-



re



do



nec



vé-



ni-



am,



quid



ad



te.

 





Hic



est



di



scí



pu-



lus,



il-



le



qui



te



sti



mó



ni-



um



pé



rhi-



bet



de



his;





et



scri



psit



hæc.

 





Et



sci



mus;





qui-



a



ve-



rum



est



te



sti



mó



ni-



um



e-



jus.



 

Melodia Ewangelii rządzi się tymi samymi zasadami, jakie omówiliśmy, analizując
epistołę. Jedyna różnica w melodii dotyczy zakończenia zdań i samego zakończenia
czytania. Zdania kończy się obniżając ostatni akcent i następujące po nim sylaby.

Jest to zatem tonus antiquior znany z liturgii rzymskiej. W wiekach XII i XIII był
stosowany w wielu zwyczajach. Cystersi zanotowali go w swoim wzorcowej księdze
liturgicznej. Ich Evangelistarium rozpoczyna się co prawda szczątkowym zapisem
Por. Zasady zwyczajnego śpiewu Kościoła według rytu św. Zakonu Braci Kaznodziejów, dz. cyt., s.

.





.. Instructio

melodii, ale z pewnością jest to ten sam schemat melodyczny. P. Wagner przytacza
dodatkowo kartuski — prostszy wariant śpiewu — o którym sądzi, że był pierwowzo-
rem cysterskiego. Wspominając także o wariantach angielskim i dominikańskim,
zauważa, że właśnie one użyły półtonowego, a nie sekundowego „oplatywania” do-
minanty przez dźwięki poboczne. Uważa zatem, że cystersi, notując melodię na
dwóch liniach (rzadziej na trzech), zaznaczali przez nie dźwięki f i a, na co wskazują
pojawiające się niekiedy bemolle. Dominikanie przepisali rysuunek melodii, której
dźwięk prowadzący umieścili na f. Mamy więc do czynienia z sytuacją taką jak przy
melodii oracji i epistoły.

Powyżej zwracaliśmy uwagę, że Pasję śpiewano czterokrotnie w ciągu Wiel-
kiego Tygodnia. Prototyp zawiera odpowiednie zasady jej wykonania. Sądzimy
jednak, że były one stosowane przez dość krótki czas. Już bowiem w roku  ka-
pituła obradująca w Paryżu zwróciła się do generała Zakonu, by zmienił melodię
opisu Męki Pańskiej: „magister ordinis provideat de alio modo dicendi passionem”.
Polecenie nie zostało co prawda powtórzone przez kolejne kapituły. Wiemy jednak,
że w ciągu następnych wieków zmienionomelodię, chociaż milczą o tymAkta kapituł
generalnych i inne dostępne nam źródła. Domyślamy się, że zmiana miała miejsce
pomiędzy XIV a XVI wiekiem. Prawdopodobnie wówczas bracia przyjęli stosowaną
w późniejszych księgach melodię, której zasadnicza forma pozostała w użyciu do
dzisiaj. L. Rousseau OP w swoim opisie Prototypu wspomina, że nie chodziło
o zmianę melodii Pasji, ale sam sposób śpiewania. Sądzi, że dotychczas nie wykony-
wano opisu Męki z podziałem na role („ad modum dialogi cum pluribus vocibus”),
tylko diakon sam wykonywał cały śpiew. Melodia zanotowana w różnych rejestrach
wskazywała bohaterów narracji („cantu tamen diversu, in quo notula dominans varia-
tur”). W tym punkcie należy się zgodzić z francuskim badaczem. Nic nie wskazuje
na to, by trzynastowieczni twórcy liturgii dominikańsiej przewidywali, że śpiew będą
wykonywać trzej kantorzy. Prototyp daje niewiele argumentów, by tak sądzić, a Or-
dinarium wręcz wyklucza możliwość, by opis Męki śpiewało więcej osób. Ilekroć
mówi bowiem o śpiewie Pasji, wspomina tylko o jednym diakonie, który udaje się na
miejsce lektury. D. Hiley uważa, że wykonanie opisu Męki z podziałem na role jest
pomysłem późnośredniowiecznym, sam wskazuje źródło czternastowieczne. L.
Rousseau OP jednak proponuje inną interpretację wspomnianego zapisu Akt. Sądzi,
Por. Bibliothèque de Dijon F-Dm Ms -(), f. v.
Por. P. Wagner, Einführung in die gregorianischen Melodien. Ein Handbuch der Choralwiessenschaft,

dz. cyt., s. . Wskazuje również na głębokie powiązanie melodii i akcentuacji oraz metrum głosek
długich i krótkich. Tamże, s. –.

Por. tabela . na s. .
Por. Prototyp, f. v.
MOPH , s. .
Por. Missale secundum ordinem Fratrum Predicatorum juxta decreta Capituli generalis Salmantice,

Anno domini 1551, Wenecja , s. n.
Por. Cantus Passionis D. N. J. C. juxta notam Processionarii S. O. P, Rzym , [wyd. II] Oakland

.
Por. L. Rousseau OP, De Ecclesiastico Officio Fratrum Prædicatorum Secundum Ordinationem

Venerabilis Magistri Humberti de Romanis, AOP  (), s. n.
Tamże. Prototyp, f. v.
Tamże. Prototyp, f. v.
Por. Ordinarium, dz. cyt., s. , nr  oraz s. , nr .
Por. D. Hiley, Western Plainchant. A Handbook, Oxford , s. . Zauważmy dodatkowo, że

jeszcze inny trop w kwestii melodii Pasji podaje Kurt von Fischer, The Theologia Crucis and the
Performance of the Early Liturgical Passion, „Israel Studies in Musicology”,  (), s. –.





. A Ordo missæ maioris altaris

że po kapitule paryskiej przyjęto śpiew Pasji z podziałem na role. Owszem, istnieje
taka możliwość, jest jednak wysoce wątpliwa. Średniowieczne „modus dicendi” bądź
„legendi” nie dotyczyło w pierwszym rzędzie sposobu wykonywania (np. z podziałem
na role), ale schematu, w jakim należało prowadzić melodię. Właśnie takimi sfor-
mułowaniami posługuje się Prototyp, by przedstawić zasady śpiewu lekcji, epistoły
i Ewangelii. Również w omówieniu zasad śpiewu Męki Pańskiej mówi o „modus le-
gendi Passiones”. Dodatkowo podkreślmy, że podobnie jak w źródłach nie znaleźliśmy
wzmianki o definitywnym wprowadzeniu nowej melodii, tak samo nie ma w nich
zapisu definitywnie sugerującego wprowadzenie dialogicznego śpiewu Męki.

Poświęćmyuwagęmelodii, którą przewidziałPrototyp dla opisuMęki Pańskiej. Jak
już zostało powiedziane, w Pasji melodia przebiega w trzech rejestrach. Wyróżnia się
trzy voces. Melodia, którą zanotowano wypowiedzi Chrystusa, biegła w najniższym
rejestrze (vox inferior), nieco wyżej zanotowano partię narratora (vox mediocriter),
a wypowiedzi tłumu i innych postaci najwyżej (vox superior). W tekście Pasji na-
tomiast zaznaczono odpowiednie frazy literami: „m” i „s” oraz znakiem krzyża —
odpowiednio do każdego głosu. Taki sposób notowania opisów Męki znamy z dużo
wcześniejszych źródeł niż księgi dominikanów. Już w IX wieku kopiści umieszczali
nad tekstem litery, mające sygnalizować kantorowi, którym wariantem melodii ma
się posłużyć.

Diakon śpiewający rolę narratora prowadził śpiew w środkowym zakresie am-
bitus melodii. Posługiwał się zasadami śpiewu Ewangelii. Dlatego mediacja oraz
zakończenie wersu pokrywają się ze znanymi formułami, które przedstawiliśmy po-
wyżej. Tak samo jak w lekturze epistoły i wyjątków z Ewangelii i w tym wypadku nie
przewidziano formuły dla fleksy. Różnica pomiędzy Pasją a Ewangelią dla tej partii
dotyczy wyłącznie zakończenia lekcji, w którym nie przewidziano rozbudowanej me-
lodii, lecz tylko jej półtonowe obniżenie do e. Zaczerpnięto tę formułę z zakończenia
lekcji starotestamentalnych poprzedzających lekturę epistoły. Poniższe przykłady
zostały przepisane z Prototypu, w którym pominięto część ostatniego zdania lekcji
(„ibi Maria Magdalene, et altera Maria”), by wskazać, że jego śpiew kontynuuje się
na jednym dźwięku. Formuły melodyczne przedstawiono zatem następująco:

. mediacja:



Pa



sjo



Do



mi-



ni



no



stri



Je-



su



Chri



sti;





. zakończenie wersu:



se



cu



ndum



Ma



the-



um.

 

Di-



xit



au



tem



e-



is.

 

. zakończenie lekcji:



E-



rant



au



tem…



se



de



ntes



co



ntra



se



pu



lchrum.

 

Wypowiedzi Chrystusa zanotowano w rejestrze najniższym. Melodia przebiegała
od a do c. Dzięki takiemu zabiegowi głos Chrystusa wypadał statecznie i dostojnie

Przypuszcza, że do dominikańskiej Pasji odnosi się Durandus w Rationale. Nie podaje jednak
wystarczających argumentów w tej sprawie. Por. tamże, s. .

Por. D. Hiley, Western Plainchant. A Handbook, dz. cyt., s. . W. Apel, Gregorian chant, dz. cyt., s.
.

Por. Prototyp, f. r.





.. Instructio

w porównaniu z głosem innych postaci Pasji. Melodia mediacji przebiegała przez
tercje małe w dół i w górę, po których następowały półtonowe zejście i powrót do
dźwięku prowadzącego. Pytania Zbawiciela były rozpisane na przejściu półtonowym
w górę (h— c). Widzimy zatem, że ponownie w wypadku pytań i mediacji wyko-
rzystano melodie z lektury Ewangelii. Zasadnicza różnica i nowość w stosunku do
już omówionych melodii pojawia się w zakończeniach zdań Zbawiciela. Melodia
zakończenia wersetów sukcesywnie schodzi po kolejnych dźwiękach skali. Kolejne
akcenty ostatnich wyrazów odmierzają momenty obniżenia dźwięku. Ambitus zejścia
obejmuje tercję małą (c — a). Odpowiednie formuły przedstawiały się następująco:

. mediacja:



Re


ges


ge


nti-


um


do


mi-


na


ntur


e-


o


rum;




qui


po-


te


sta-


tem


ha


bent


. zakończenie wersu:



su


per


e-


os


be


ne-


fi-


ci


vo


ca


ntur.




Vos


au


tem


non


sic.


 

. pytanie:



Nam


quis


ma-


jor


est,




qui


re


cu


mbit


an


qui


mi-


ni


strat?




Omówienie głosu najwyższego (tłum, inne postacie), jakie znajdujemy w Prototy-
pie, jest najbardziej lakoniczne. Ogranicza się do podania formuły pytań. Ponownie
jest to melodia zaczerpnięta z lektury czytań w matutinum. Utrzymana w innym
rejestrze, wobec tego zapisana w kluczu C, a nie F, by wskazać, że góruje nad linią
melodii narratora czy Chrystusa:

 

Quo



vis



e-



a



mus



et



pa-



re



mus



ti-



bi



ut



ma



ndu



ces



pa



scha?





Nu



mquid



e



go?





W ramach dalszego wyjaśnienia zasad lektury Pasji znajdujemy w Prototypie
rozpisane fragmenty tekstu, które mają stanowić ilustrację stosowania powyższych
formuł. Umieszczamy je poniżej. Przepisując przykłady, zrezygnowaliśmy jednak
ze wszystkich obecnych w źródle transpozycji. Prototyp kilkukrotnie zmienia klucz,
w jakim notuje melodię. Ograniczyliśmy się do niezbędnej transpozycji w przypadku
słów Chrystusa. Dodaliśmy również znak podwójnej pauzy, by oddzielić zdania,
które nie występują obok siebie w tekście. Z wyjątkiem przedostatniej frazy (wołanie
Chrystusa) wielkie litery oznaczają zmianę osób.

 

Di-



xe-



runt



e



rgo



ad



i


nvi-


cem:




Non



sci



nda



mus



e-



am



sed



so



rti-



a



mur



de



il-



la

 

 

cu-



ius



sit.



 

Re



spo



ndit



Pi-



la-


tus.




Quod



scri



psi



scri



psi.


 

Cru-



ci-



fi-



ge

 

cru-



ci-



fi-





Por. Prototyp, f. v.





. A Ordo missæ maioris altaris

 

ge



e-



um.




Di-



xit



e-



is



Pi-



la-


tus.




Re



gem



ve



strum



cru-



ci-



fi-



gam?





Cla



ma-



ve-

 

 

runt



di-



ce


ntes.




Non



ha



be



mus



re



gem

 

ni-



si



ce-



sa-


rem.


 

Co



nfi-



det



in



De-



o

  

 

li-



be-



ret



e-



um



si



vult.



 

E



xcla



ma-



vit



I



hesus



vo



ce



ma



gna



di-


cens.


 



He-



lo-



ý,







He-



lo-



ý,



La



ma-



za



ba



cta-



ni?

 

Quod



est



i



nte



rpre-



ta-



tum:





De-



us



me-



us,





De-



us

 



me-



us,



ut



quid



de-



re-



li



qui



sti



me?



 

 

Et



qui-



dam



de



ci



rcu



msta



nti



bus





qui-



a

 

 

sic



cla



mans


e



xspi-


ra


sset,





a-


it:




Ve-



re



ho



mo



hic



Fi-



li-



us



De-



i



e-



rat.


 

Na podstawie powyższego możemy zauważyć, że głos najwyższy przewidywał
mediację oraz dwa rodzaje zakończeń zdania.Mediacja została zaczerpnięta zmelodii
lekcji. Dopuszczano w niej pominięcie dźwięku pośredniego pomiędzy prowadzącym
a najniższym w tercji b— g. Zakończenia zdań stanowią nowość wobec wcześniej
opisywanychmelodii. Formułamelodyczna opierała się na dwóch ostatnich akcentach
wyrazowychwe frazie. Przedostatni akcentwyznaczałmiejsce obniżeniamelodii o pół
tonu. Ostatni śpiewano na dźwięku prowadzącym, a po nim następowało zejście
o kwintę w dół. Jeśli ostatnie słowa były jednosylabowe lub hebrajskie, wówczas
pierwsze z obniżeń melodii poszerzano do tercji małej (b— g), a ostatni akcent
wybrzmiewał na dźwięku pół tonu niższym niż prowadzący (a). Możemy zatem do
listy ilustrującej przykłady dodać następujące:

. mediacja:

 

Non



ha



be



mus



re



gem;





Co



nfi-



det



in



De-



o;





. zakończenie wersu:

 

Quod



scri



psi



scri



psi.




So



rti-



a



mur



de



il-



la



cu-



ius



sit.





Analiza melodii poszczególnych partii Pasji doprowadza nas do prostej konsta-
tacji, w zasadzie jest to kompilacja melodii pozostałych czytań mszalnych. Jedynie
zakończenia zdań wypowiadanych przez Zbawiciela i tłum są nowymi kompozy-
cjami.Monotoniamelodii i jej zbieżność z codziennymi czytaniamimogła być jednym
z powodów, dla którego bracia oczekiwali od generała Zakonu nowej kompozycji. Bo-
gatszy śpiew mógłby zająć odpowiednie miejsce obok melodii Genealogii Chrystusa





.. Instructio

i Exultetu. Tak jak wymienione śpiewy nadawały uroczysty charakter Narodzeniu
Pańskiemu, Uroczystości Objawienia i Nocy Zmartwychwstania, Pasja służyłaby
podkreśleniu obchodu Niedzieli Palmowej i Wielkiego Tygodnia.

... Credo

Celebrans nie czekał, aż procesja wróci do ołtarza. Na koniec Ewangelii przechodził
na środek ołtarza i twarzą zwrócony do krzyża rozpoczynał śpiew Credo in unum
Deum. Na początku tej frazy rozkładał, a na końcu łączył ręce, jak przy śpiewie
Gloria in excelsis. Następnie odsuwa się na stronę epistoły, gdzie zwrócony do ołtarza
oczekuje powrotu asysty. Charakterystyczny gest i miejsce rozpoczęcia nie są jedy-
nymi podobieństwami wyznania wiary do hymnu. Cechy wspólne odnajdujemy już
na poziomie zapisu śpiewu. Jego inicjum znajduje się wMissale (folio v) i tak samo
jak w przypadku Gloria in excelsis tylko pierwsza — śpiewana przez kapłana — fraza
rozpisana jest wraz z nutami. Mszał kontynuuje tekstCredo, zaznaczając kapitalikami
początki kolejnych zdań. Pełen zapis nutowy śpiewu znajdziemy w Graduale (folio
r i v). Na podstawie zapisu zawartego w tej księdze możemy wnioskować,
że śpiew był wykonywany identycznie jak hymn anielski: po inicjum kapłańskim
kantor śpiewał kolejne słowa „Patrem omnipotentem”, przyłączał się do niego chór
prowadzący danego dnia, a następne zdania wyznania wiary śpiewano w dialogu na
dwa chóry. Wydaje się, że ostatnia wspólna fraza wypadała na słowa „sæculi amen”.
Jednak znak podwójnej pauzy został usunięty z Prototypu. Dlatego przypuszczamy,
że jeżeli chóry kończyły wspólnie śpiew Credo, to jedynie słowem „Amen”, podobnie,
jak to miało miejsce w późniejszych formach rytu.

W trakcie śpiewu procesja z ewangeliarzem wracała do prezbiterium, a kapłan
czekał na nią w milczeniu. Gdy ministranci dojdą już do ołtarza, subdiakon podaje
kapłanowi księgę do ucałowania. Kapłan całuje miejsce wskazane przez diakona,
który pokazuje mu przed chwilą odczytaną perykopę. W ten sam sposób postępowali
cystersi. Z tą jedną różnicą, że to subdiakon wskazywał księdzu miejsce do ucałowa-
nia. U kaznodziejów zaznaczono dodatkowo, że nie podaje się księgi Ewangelii do
ucałowania w wypadku, gdy celebruje się mszę pro defunctis, lub czyta się Pasję.
Dopiero po pocałowaniu księgi przez celebransa to samo czyni diakon. Wówczas
subdiakon odkłada Evangelistarium na ołtarz, na miejsce, gdzie leżało wcześniej.
Do końca Credo diakon i pozostali ministranci stoją po lewej stronie kapłana —
w porządku opisanym już wcześniej — i kontynuują z nim wyznanie wiary. O ile
wiadomo, że w późniejszych formach rytu kapłan z asystą odmawiał wyznanie wiary,
a nie śpiewał je wraz z chórem, o tyle nie możemy jednoznacznie stwierdzić, czego
w wieku XIII oczekiwano od celebransa. Zanotowany w mszale tekst jasno wska-
zuje, że prezbiter miał go odmówić. Mógł posiłkować się tekstem, by dołączać się
W Prototypie na f. r znajdujemy jeszcze jeden sposób śpiewania Pasji. Określono go słowami:

„modus evangelii”. Nie przewiduje on podziału na poszczególne voces lecz stanowi ciągłe opowia-
danie rozpisane w melodii Ewangelii, ale z zakończeniem zdań jak w vox inferior w opisie Męki.
Należy się domyślać, że melodię tę stosowano wówczas, gdy czytano wyjątki Pasji poza Wielkim
Tygodniem.

Por. Ordinarium, dz. cyt., s. , nr .
Por. uwagi zawarte w niniejszym opracowaniu na stronie .
Ponownie zwyczaj odczytany na podstawie zapisu muzycznego dominikanów, potwierdzają prze-

pisy cystersów. Por. Usus antiquiores Ordinis Cisterciensis, PL , B.
Por. Usus antiquiores Ordinis Cisterciensis, PL , D–A.
Por. Ordinarium, dz. cyt., s. , nr .





. A Ordo missæ maioris altaris

do śpiewu braci. Nie wydaje się to jednak prawdopodobne, ponieważ wówczas ze
względu na przerwanie śpiewu na moment ucałowania księgi, opuszczałby część
Credo. Księgi liturgiczne kaznodziejów były nader precyzyjne, jeśli kapłan miałby
śpiewać, wówczas mszał zawierałby nuty. Jak wspomnieliśmy wyżej również hymn
Gloria in excelsis kapłan recytował wraz z ministrantami. Podobieństwo hymnu
i wyznania wiary przejawiało się prawdopodobnie również i w sposobie odmawiania
ich przez posługujących. Dlatego skłaniamy się do wniosku, że po powrocie procesji,
gdy kapłan ucałuje już księgę, razem z ministrantami recytuje Credo, mimo że nie
wspominają o tym rubryki.

W liturgii średniowiecznej dominikanów Credo odmawiało się rzadziej niż w póź-
niejszych wersjach rytu. Ordinarium przedstawia szczegółową listę świąt, w które
należało wyznać Credo: w Narodzenie Pańskie wraz z dniami oktawy, również w te,
w które wypada wspomnienie świętych; w dzień Obrzezania Pańskiego i w święto
Objawienia; w Zmartwychwstanie Pańskie i przez dni oktawy Wielkanocy; we Wnie-
bowstąpienie Pańskie i Zesłanie Ducha Świętego oraz w dni tygodnia następującego
po nim; w niedziele (na wszystkich mszach, jeśli nie są mszami za zmarłych); w oba
święta Krzyża Świętego; we wszystkie uroczystości Najświętszej Maryi Pann, Apo-
stołów i Ewangelistów (oprócz święta Katedry Świętego Piotra), również w święta
Barnaby, Marii Magdaleny i Michała Archanioła; w święto Wszystkich Świętych;
wreszcie w święto poświęcenia kościoła i w rocznicę jego konsekracji („Anniversario
ejusdem”). Nie wszystkie święta, których można było się spodziewać, zostały wymie-
nione, szczególnie dziwi fakt, że nie wspomina się o uroczystościach św. Dominika
i Piotra z Werony.

Dość powszechną praktyką w Kościele zachodnim było wykonywanie skłonów
podczas określonych wezwańwCredo.Ordinarium nie wspomina jednak o skłonie
głowy lub przyklęknięciu na słowa „Et incarnatus est”. Taki zwyczaj praktykowali
między innymi cystersi w wieku XII. Co prawda piszą już o tym Pierwsze Konsty-
tucje kaznodziejów: „Dotyczy to też Chwała na wysokości Bogu, schylamy się [aż do
kolan] na słowa «Przyjm błaganie nasze». Podczas Wierzę odmawianego we mszy
schylamy się na słowa «I stał się człowiekiem»”. DlaczegoOrdinarium nie powtarza
tego zapisu? Zwróćmy uwagę, że w Prototypie uwagi o inklinacjach zanotowane są
w różnych księgach.Między innymi wConstitutiones, w których czytamy powtórzony
i nieco rozszerzony przepis z Pierwszych Konstytucji: „Inclinamus usque ad genua
et quando cantatur «gloria in excelsis» ad «suscipe deprecationem nostram» et ad
«credo» in missa ad «ex maria uirgine et homo factus est»”. W tym jak i w innych
wypadkach, które analizowaliśmy, Ordinarium nie powtarza przepisów Konstytucji.
Zatem i tutaj autorzy Prototypu byli konsekwentni. Co do tej rubryki, należy nad-
mienić jednak, że wykonanie skłonu nie tylko na „i stał się człowiekiem” ale również
podczas uprzedniego „z Maryi Dziewicy” znalazło swoje potwierdzenie w Prototypie,
ponieważ proces legislacyjny Akt i publikacja Correctorium zbiegły się w czasie.
W. Bonniwell OP zauważa ponadto, że zwyczaj pochylania głowy na wspomniane
już słowa z Credo nieco później został zmieniony na przyklęknięcie, co nie znalazło
Por. s.  niniejszego opracowania.
Por. Ordinarium, dz. cyt., s. n., nr .
Por. J. Jungmann SJ, Missarum Sollemnia, dz. cyt., t. , s. nn.
Por. Usus antiquiores Ordinis Cisterciensis, PL , B.
Constitutiones primaevæ, dz. cyt., s. .
Liber constitutionum, AOP  ( – ), dz. cyt., s. .
Por. MOPH , s. , , .





.. Instructio

żadnego odbicia w rubrykach Humberta lub wcześniejszych dlatego, że zwyczaj
ten wprowadzono z inspiracji św. Ludwika, króla Francji († ). Według Vita S.
Ludovici autorstwa Geoffreya z Beaulieu monarcha urzeczony zwyczajem jakichś
zakonników praktykował przyklęknięcie najpierw w swojej kaplicy, a później również
w innych kościołach. Przyczynił się tym samym do rozpowszechnienia gestu, który na
jego prośbę przyjęli także bracia kaznodzieje. Akta kapituł nie wspominają o tym
nowym zwyczaju, a jego potwierdzenie znajdujemy jedynie u C. Jasinskiego OP. Ze
względu na czas dzielący Cæremoniale od powstania Prototypu autor ów dopowiada
jeszcze kilka innych szczegółów na temat tej praktyki. Opisuje między innymi, że
w trakcie tych słów kapłan klęczy pośrodku ołtarza, diakon z subdiakonem nieco
niżej, a na najniższym stopniu akolici. W innym miejscu wspomina, że chór na
przytoczone słowa również klęka. Możemy jednak wskazywać i inne źródło tego
zwyczaju. Już wXII wieku bowiem premonstratensi stosowali przyklęknięcie podczas
wypowiadania słów o Wcieleniu Bożego Syna. Dominikanie, którzy tak obficie
czerpali ze zwyczajów kanoników świętego Norberta, i tym razem mogli wzorować
się na ich formach pobożności.

Przyklęknięcie na „i stał się człowiekiem” to nie jedyna kontrowersja dotycząca
zwyczajów towarzyszących odmawianiu Credo. Drugą jest skłon na słowa: „simul
adoratur et conglorificatur”. Również w tym wypadku C. Jasinski OP informuje, że
wszyscy (asysta i konwent) wypowiadając wspomniane słowa, skłaniają głowę. Cy-
stersi znali ten zwyczaj już w wieku XII. Natomiast w Aktach kapituł dominikanów
znajdujemy jedynie inchoatio przepisu, który na wzór mnichów nakazywałby uczcić
Osobę Ducha Świętego skłonem głowy w wyznaniu wiary. W latach  – 
brakuje uznania i zatwierdzenia zapisu przyjętego przez kapitułę odbywającą się
w Lionie w  roku. Ciekawe, że u C. Jasinskiego OP nie znajdujemy wzmianki
o innym skłonie głowy, który próbowała uchwalić kapituła w roku : „In capi-
tulo de inclinacionibus. ubi dicitur «ex Maria virgine» et «homo factus est» addatur
«crucifixus eciam pro nobis».”. Wydaje się, że zwyczaj skłaniania się na słowa
„ukrzyżowany również za nas” po prostu nie przyjął się w Zakonie. C. Jasinski OP
pisze, że dodatkowo bracia skłaniają głowę, gdy śpiewają frazy: „et in unumDominum
Jesum Christum”, a także „Qui ex Patre Filioque procedit”. Ponadto zaznacza, że na
koniec Credo krzyż zostaje odniesiony do zakrystii. Na temat zwyczajów doty-
czących tych dwóch ostatnich fraz również nie znajdujemy żadnego potwierdzenia
w źródłach złotego okresu średniowiecza. Wobec powyższego należy stwierdzić, że
pewne jest tylko to, że bracia dominikanie w I połowie XIII wieku podczas odmawia-
nia Credo wykonywali skłon na słowa „et homo factus est”, a w II połowie tego wieku
(dokładnie od  roku) dodatkowo na słowa „ex Maria virgine”.
Por. W. Bonniwell OP, A History of the Dominicain Liturgy…, dz. cyt., s. .
Por. C. Jasinski OP, Cæremoniale Missæ, dz. cyt., s. .
Tamże, s. .
Por. M. von Waefelghem, Liturgie de Prémontré, dz. cyt., s. .
Por. Usus antiquiores Ordinis Cisterciensis, PL , C.
Por. MOPH , s. , , , .
MOPH , s. .
Por. C. Jasinski OP, Cæremoniale Missæ, dz. cyt., s. .





. A Ordo missæ maioris altaris

.. O

Zgodnie z roboczym schematem podziału mszy (por. tabela ..), przystępujemy do
analizy obrzędów i modlitw od offertorium do Sanctus. Trudność, z którą będziemy
musieli się zmierzyć w kolejnych omawianych etapach celebracji, polega na przenika-
niu się akcji liturgicznych chóru i kapłana. Do momentu Sanctus w zasadzie można
pominąć ten problem. Paralelność działań konwentu i celebransa dotychczas nie
odgrywała znaczącej roli.

... Offertorium

Obrzędy ofiarowania i ich charakterystyka są często wyróżniającą cechą rytów. Rów-
nież w rycie dominikańskim, w przypadku mszy głównego ołtarza, sprawowanie
offertorium jest jednym z najbardziej specyficznych elementów liturgii. Dzieje się
tak przede wszystkim ze względu na moment przygotowania kielicha wyznaczony
inaczej niż w zwyczajach liturgicznych związanych z rytem laterańskim. W prze-
ciwieństwie do ofiarowania, dalsze obrzędy, w szczególności celebracja Kanonu,
zawierają jedynie nieznaczne różnice w stosunku do rytu kurii papieskiej.

Na koniec Credo (lub Ewangelii, jeśli Credo nie jest odmawiane) kapłan natych-
miast odwraca się do chóru i śpiewa wezwanie „Dominus vobiscum”, chór natomiast
odpowiada „Et cum Spiritu tuo”. Celebrans następnie odwraca się twarzą do oł-
tarza i wznosi ręce w geście, który towarzyszył kolektom. Odwrócony śpiewa
„Oremus”. Cała powyższa sekwencja sprawia wrażenie, jakby miało nastąpić odmó-
wienie jakiś uroczystych wezwań modlitewnych. Nie jest to jednak początek kolekty,
ale wezwanie do odmówienia offertorium, antyfony przewidzianej do zaśpiewania
przez chór podczas ofiarowania darów. Jest to kolejny ze śpiewów, który w Missale,
w formularzach mszy na odpowiednie dni, zanotowany jest bez zapisu muzycznego,
natomiast Graduale zawiera go w pełnej formie (tekst wraz z nutami). Konwent
zaraz po intonacji dołącza się, w zależności od rangi dnia, do kantora lub kanto-
rów i śpiewa całe offertorium. Prototyp nie wyjaśnia, kiedy śpiew rozpoczyna jeden,
a kiedy dwóch kantorów. Podobnie milczy o formie communio, które strukturalnie
jest identyczne z antyfonami na ofiarowanie. Z faktu, że Pulpitarium przytacza inicja
offertoriów odmawianych w dni rytu zdwojonego, możemy wnioskować, że właśnie
w te dni śpiew rozpoczynało dwóch kantorów. Nie możemy jednak mieć pewności,
czy chór pozostaje podczas śpiewu w pozycji stojącej, czy też siedzi. Nawiązująca do
kolekt forma rozpoczęcia obrzędu ofiarowania sugeruje, że przynajmniej w trakcie
wezwania chór stał.

Offertorium odmawiali również kapłan z asystą. Celebrans zaraz po wezwaniu
nie rozpoczyna samodzielnego odmawiania antyfony. Czeka z jej odmówieniem, aż
przyłączy się do niego asysta. Od tej chwili aż do postcommunio diakon, subdiakon
i akolici w trakcie modlitw odmawianych z kapłanem będą stać po jego lewej stronie.
Nowe uporządkowanie asysty będzie lustrzanym odbiciem poprzedniego, które
stosowano podczas officium.

Kapłan wraz z asystą szybko kończą recytację offertorium, najczęściej bowiem
antyfona zamyka się w formie jednego zdania. Chór będzie je kontynuował jeszcze
Por. opis przygotowania kielicha przedstawiony w niniejszym opracowaniu na stronie .
Por. omówienie gestu na stronie  niniejszego opracowania.
Por. Ordinarium, dz. cyt., s. , nr .





.. Oblatio

dłuższą chwilę, która pozwoli kapłanowi na odprawienie przepisanych modlitw.
Następujące po sobie obrzędy angażują przede wszystkim kapłana, diakona i subdia-
kona zgodnie z ich posługą. Najpierw subdiakon podaje kielich diakonowi, który
trzymając naczynie za „inferiorem partem pedis”, całuje dłoń kapłana, a przekazu-
jąc mu kielich, mówi: „Immola Deo sacrificium laudis et redde Altissimo vota tua.
Celebrans odpowiada słowami: „Calicem salutaris accipiam et nomen Domini invo-
cabo”. Dialog został zaczerpnięty z psalmów. Diakon wypowiada  werset Psalmu ,
a kapłan cytuje wersety  i  Psalmu .

Zwróćmy uwagę, że rubryki dominikańskie mówią jedynie o przekazaniu kieli-
cha. Za chwilę jednak okaże się, że hostia leży na patenie, która przykrywa kielich.
Wnioskujemy tak przede wszystkim z faktu, że w innych rytach najpierw ofiarowano
chleb, a potem kielich, a w liturgii dominikańskiej nie ma uprzedniego ofiarowania
chleba. „Kielich” w tym opisie stanowi termin wspólny, którym rubryki określają
zarówno patenę, jak i naczynie z winem i wodą. Zgodnie z rubrykami z  roku
w liturgii braci kaznodziejów subdiakon nie korzysta z offertorium— w znaczeniu
welonu, przez który w innych rytach on lub diakon dotykali kielicha i pateny. Pamię-
tamy jednak, że w . poł. XIII wieku ulegnie to zmianie. Już wcześniej na przykład
u cystersów diakon podaje kielich celebransowi, ale zanim to zrobi, jest zobowiązany
położyć na dłoniach welon (offertorium). Dodatkową — istotniejszą — różnicą
pomiędzy rytami cystersów i dominikanów jest fakt, że diakon podaje naczynia trzy-
mając w lewej dłoni kielich, a w prawej patenę. Ponadto warto jeszcze zwrócić
uwagę, że przeciwnie niż u cystersów, w badanym przez nas rycie, diakon podaje
celebransowi kielich uprzednio napełniony winem zmieszanym z wodą. W zakonie
św. Bernarda kapłan po przyjęciu kielicha stawia go na ołtarzu i dopiero wtedy zwraca
go diakonowi do napełnienia.

Pomimo różnic podobieństwo obu zwyczajów jest i tak większe niż w przypadku
rytu kurii rzymskiej. W tym rycie kapłan otrzymywał najpierw patenę, nad którą
odmawiał modlitwę, później przyjmował kielich z winem, do którego dodawał wodę.
Ofiarowaniu chleba towarzyszyła modlitwa Suscipe sancte Pater, przy ofiarowaniu
kielicha zaś odmawiano modlitwę Offerimus tibi Domine calicem salutaris. Po-
dobnie zgodnie z franciszkańskim Indutus planeta: „sacerdos accipit patenam cum
hostia duabus manibus mediocriter elevatis et dicit «Suscipe sancte pater»”. Wów-
czas ministrant podawał mu ampułkę z wodą, którą po pobłogosławieniu, celebrans
Wydaje się, że śpiew dominikanów podczas celebracji eucharystycznej był prowadzony w dość

wolnym tempie, które pozwalało na dopełnienie obrzędówwymaganych od kapłana i asysty. Jedynie
Gloria in excelsis i Credo przez swoją formę sugerują śpiew dynamiczny i wykonywany w szybszym
tempie niż pozostałe.

Zwrócenie uwagi na funkcje diakona i subdiakona w kontekście rytu ofiarowania mogłoby posłużyć
do ciekawej analizy teologicznej ich posługi i stopni święceń w różnych wspólnotach zakonnych.

Ordinarium, dz. cyt., s. , nr .
Tamże.
Podobnie słowo „hostia” (łac. ofiara) często oznacza w rubrykach kielich i chleb wspólnie ofiaro-

wane.
Zmiana została wprowadzona najpóźniej w  rok. Por. uwagi na s.  niniejszego opracowania.
Por. Usus antiquiores Ordinis Cisterciensis, PL , B.
Por. tamże.
Od cystersów wydają się być częściowo zależni premonstratensi, ale w zwyczaju białych kanoników

odnajdujemy opis procesji ofertoryjnej, której nie znają ryty z Cîteaux ani dominikański. Por. A.
King, Liturgies of the religious orders, dz. cyt., s. .

Por. S.J.P. van Dijk, J.H. Walker, The Ordinal of the Papal Court, dz. cyt., s. –. Także Indutus
planeta, V.L. Kennedy [red.], s. .





. A Ordo missæ maioris altaris

dodawał do wina, mówiąc: „Deus qui humanae substantiae”. Następnie ujmował
oburącz kielich i wznosząc go lekko nad ołtarzem odmawiał Offerimus tibi Domine
calicem salutaris. Ryt dominikański nie przewiduje tych modlitw.

Dominikanin, trzymając w obu dłoniach kielich, na którym spoczywa patena,
nieznacznie go unosi (por. ilustracja .) i odmawia modlitwę: „Suscipe Sancta Tri-
nitas hanc oblationem, quam tibi offero in memoriam passionis Domini nostri Jesu
Christi. Et praesta ut in conspectu tuo tibi placens ascendat, et meam et omnium
fidelium salutem operetur aeternam”. Kolejny raz natrafiamy na różnicę. Tym
razem dotyczy ona brzmienia modlitwy, która mimo że zaczyna się tak samo jak
rzymska, ma prawie całkowicie odmienną treść. W rzymskiej wersji Suscipe kapłan
modlił się w liczbie mnogiej, składał dar, wspominając nie tylko mękę, ale też zmar-
twychwstanie i wniebowstąpienie, czyniąc to ku chwale Boga i świętych — Maryi
Panny, Jana Chrzciciela, wszystkich świętych, a w szczególności Apostołów Piotra
i Pawła. Dopiero potem prosił przez wstawiennictwo wspomnianych świętych, by
ofiara była owocna dla zebranych.

Celebrans skończywszy modlitwę, odkłada kielich i zdejmuje z niego patenę,
a hostię zsuwa przed stopę kielicha. Od tegomomentu hostia spoczywa bezpośrednio
na korporale. Patenę zaś kapłan chowa pod środkową część korporału („ultramedium
corporalis”).Missale zaznacza, że kapłanmusi uważać, by zarówno kielich, jak i hostia
leżały na portatylu („super lapidem consecratum”). Na koniec obrzędu, gdy hostia
leży tuż przed kielichem, celebrans najdalszą częścią korporału przykrywa kielich.
Tu również natrafiamy na znaczącą różnicę pomiędzy zwyczajem kaznodziejów
i braci mniejszych. Franciszkanie kładli kielich i hostię w osi poziomej: kielich po
prawej, a hostię po lewej stronie. Nakrywając kielich odmawiali In spiritu humilitatis.
Następnie znaczyli materię sakramentu znakiem krzyża i odmawiali modlitwę Veni
sanctificator, po której skłaniając głowę, przystępowali do ablucji.

W uzupełnianych z biegiem czasu rubrykach pojawiają się dodatkowe wskazania
dotyczące obrzędu ofiarowania. Zaznacza się w szczególności, jak należy trzymać
kielich i na jaką wysokość go unosić. Czytamy w nich, że kapłan trzyma kielich prawą
ręką, a lewą podtrzymuje stopę kielicha, który unosi na wysokość klatki piersiowej.
 Indutus planeta, V.L. Kennedy [red.], s. .
 „Deinde accipiens calicem cum duabus manibus mediocriter elevatis offert eum dicens «Oferimus

tibi Domine calicem»”. Tamże.
 „Przyjmij, Trójco Święta, tę ofiarę, którą Ci składam na pamiątkę męki Pana naszego Jezusa Chry-

stusa, i spraw, aby Ci była przyjemna i się ku Tobie wzniosła, a mnie i wszystkimwiernym zgotowała
wieczne zbawienie.” Tłum. za: Stałe części Mszy Świętej według rytu dominikańskiego, Kraków ,
s. .

Modlitwa zanotowana w trzynastowiecznych mszałach do dziś jest używana w nadzwyczajnej
formie rytu rzymskiego: „Suscipe sancta Trinitas hanc oblationem, quam tibi offerimus ob me-
moriam passionis, resurrectionis et ascensionis Iesu Christi, Domini nostri: et in honorem beatae
Mariae semper virginis, et beati Ioannis Baptistae, et sanctorum Apostolorum Petri et Pauli, et
istorum, et omnium Sanctorum: ut illis proficiat ad honorem, nobis autem ad salutem: et illi pro
nobis intercedere dignentur in coelis, quorum memoriam agimus in terris. Per eumdem Christum,
Dominum nostrum. Amen”.

Ordinarium, dz. cyt., s. , nr .
 „Hostia vero collocatur ad sinistram, calix autem ad dextram. Deinde cooperitur calix corporali

simplici plicato quod superponitur calici cum hac oratione «In spiritu humilitatis» etc. Postea
fit signum crucis super hostiam et calicem cum oratione «Veni sanctificator» etc. ita quod primo
ducatur manus super hostiam secundo super utrumque, et sic semper fit quando communiter
utrumque signatur; et parum inclinatus super altare vadit ad abluendum manus suas”. Indutus
planeta, V.L. Kennedy [red.], s. .





.. Oblatio

Ilustracja .: Rycina przedstawiająca sposób trzymania kielicha podczas modlitwy „Suscipe
Sancta Trinitas”. Źródło: Quomodo sacerdos se præparare debet ad Missam
w Missale Sacri Ordinis Prædicatorum venerabilis patris fr. Nicolai Rodulfii
eiusdem Ordinis generalis magistri iussu impressum, Romæ , s. .

Dodatkowo pojawia się uwaga, że patenę należy wsunąć pod korporał z prawej
strony. Możemy zauważyć, że ślad takiej praktyki obecny jest już w Prototypie.
Mianowicie przy opisie złożenia pateny i nakrycia kielicha korporałem znajdujemy
uwagę: „sub inferiori parte ipsius, cooperiens calicem de parte reliqua”. „Najdalsza
część”, o której czytamy sugeruje, że kapłan musiał wsunąć patenę z boku korporału.
Sam jednak Prototyp nie dostarcza wyczerpującej odpowiedzi na pytanie, z której
strony celebrans wsuwał patenę pod korporał.

Lakoniczny opis ofiarowania kielicha, który znajdujemy w rubrykach mszału
dominikańskiego, jest zdumiewający. Forma ofiarowania bowiem jest wyjątkowa
i rzadko spotykana w Kościele zachodnim. De facto jest jednym z elementów pozwa-
lających na określenie specyfiki liturgii dominikańskiej. Zazwyczaj ryt ofiarowania
był rozbity na dwie części: najpierw ofiarowywano chleb, następnie kielich z wi-
nem, rzadko kiedy poprzedzał go wcześniej przytoczony dialog diakona i kapłana.
J. Jungmann SJ zwraca uwagę, że wspólne ofiarowanie kielicha i hostii oraz dialog
i skrócona modlitwa Suscipe były stosowane w nielicznych miejscach we Francji i An-
glii, przeważnie jednak rozdzielano ofiarę i wydłużano modlitwy. Dominikańska
forma ofiarowania przypomina z jednej strony ryt premonstratensów, a z drugiej
trzynastowieczny ryt Sarum. Mimo to można stwierdzić, że w liturgii dominikanów
ofiarowanie przybrało wyjątkową formę, której nie można sprowadzić do innych zna-
nych zwyczajów. Spośród wymienionych tradycji liturgicznych najdłużej utrzymało
się bez zmian, którym często były poddawane inne zwyczaje liturgiczne. Dla nas
dodatkowe znaczenie ma fakt, że złożenie hostii przed kielichem jest odmienne od
zwyczajów rzymskich, które nakazały składać ją po lewej stronie kielicha. W tej
kwestii dominikanie naśladują raczej cystersów, którzy wykorzystywali taki sam
korporał i tak jak dominikanie używali pateny wyłącznie na początku ofiarowania
Por. C. Jasinski OP, Cæremoniale Missæ, dz. cyt., s. n.
Ordinarium, dz. cyt., s. , nr .
Por. J. Jungmann SJ, Missarum Sollemnia, dz. cyt., t. , s. n.
Por. tamże, s. nn.
Por. W. Bonniwell OP, A History of the Dominicain Liturgy…, dz. cyt., s. .
Por. uwagi w przypisie  na s.  niniejszego opracowania.





. A Ordo missæ maioris altaris

i po skończeniu Kanonu.
W. Bonniwell OP, który często uzasadnia tezę, że ryt dominikański był swoistym

powrotem do wcześniejszej formy rytu rzymskiego, tak podsumowuje opis porówna-
nia i ewentualnych źródeł zwyczaju kaznodziejów:

Ofertorium we mszy dominikańskiej znacznie się różni od współczesnego rytu
rzymskiego. Po pierwsze, kapłan nie odmawia modlitw: Suscipe sancte Pater,
Deus qui humanæ substantiæ, Offerimus tibi Domine, Veni sanctificator, Per
intercessionem beati Michælis, Incensum istud, Dirigatur Domine oratio mea
ani Accendat in nobis. W żadnym z Ordines Romani „nie ma wzmianki o mo-
dlitwach, które…kapłan obecnie recytuje, gdy ofiarowuje Bogu chleb i wino,
nalewa wody do wina lub obmywa ręce. Dlatego sakramentarze Gelazego i Grze-
gorza, dawni komentatorzy mszy (Alkuin, Amalariusz, Strabo, Remigiusz i inni)
przechodzą bezpośrednio od ofertorium do sekrety. Sama oblacja jest zawarta
w Kanonie, którego modlitwy — Rzym wierzył w to tak jak starożytni — były
zupełnie wystarczające”. Jednak w ciągu XII wieku w mszałach różnych Kościo-
łów z rzymskim włącznie zaczęły się pojawiać modlitwy ze źródeł galikańskich
(lub mozarabskich) czy też innych nierzymskich źródeł. Stąd odmienności po-
jawiały się nie tylko w samych modlitwach, lecz także w sposobie ofiarowania.
W niektórych miejscach nad hostią i kielichem odmawiano różne modlitwy;
w innych ofiarowywano je razem za pomocą jednej. Dominikańscy liturgiści pró-
bowali zachować prostotę starego rytu rzymskiego w maksymalnym możliwym
stopniu.

Uwagi historyka musimy uznać za zasadne, choć przy wielości form obrzędów ofer-
toryjnych jesteśmy ostrożniejsi w formułowaniu tezy o powrocie do źródeł rytu
rzymskiego, którego mieliby dokonać dominikanie.

W dni świąteczne — simplex lub wyższej rangi — ale również w każdą niedzielę
i sobotę, w którą uroczyście wspomina się Najświętszą Dziewicę, liturgia dominikań-
ska — podobnie jak inne, w tym rzymska i franciszkańska — przewidywała okadzenie.
Turyferariusz podchodzi z trybularzem z prawej strony ołtarza. Diakon odbiera od
niego kadzidło w „vasculum”, w którym jest przechowywane i podaje kapłanowi
w celu błogosławieństwa. Celebrans błogosławi je tak, jak to już wyżej zostało opi-
sane. Po błogosławieństwie diakon nakłada kadzidło do trybularza i przekazuje go
kapłanowi, całując przy tej czynności dłoń celebransa, co było zwyczajem powszech-
nym w Kościele. Opis okadzenia darów ofiarnych został przedstawiony bardzo
precyzyjnie. Najpierw czyni się trybularzem znak krzyża nad kielichem i kadzi się
przed nim. Następnie okadza się Corpus Christi, czyli Najświętszy Sakrament znaj-
dujący się w tabernakulum na głównym ołtarzu. Rubryki nie wspominają w ogóle
o używaniu kadzidła podczas mszy cichych sprawowanych przy ołtarzu bez Najświęt-
szego Sakramentu. Dalej kapłan obchodzi z kadzidłem ołtarz najpierw w kierunku
południowym do prawego rogu, a następnie w kierunku północnym do lewego skraju
ołtarza. Podczas pierwszego przejścia wzdłuż ołtarza okadza mensę. Wracając, ka-
płan kontynuuje okadzenie ołtarza, ale tym razemwraca do cornu Epistolæ, okadzając
przestrzeń podmensą. W późniejszych dodatkach znajdujemy uwagę o tym, że dia-
Por. Usus antiquiores Ordinis Cisterciensis, PL , B i B.
W. Bonniwell OP, A History of the Dominicain Liturgy…, dz. cyt., s. –.
Por. uwagi o pocałunku dłoni kapłana w K. Lijka, Ucałowanie ołtarza i ewangeliarza, „Liturgia

Sacra”,  (), s. –.
Por. Ordinarium, dz. cyt., s. , nr n. Porównując rubryki dotyczące okadzenia ołtarza podczas

mszy z okadzeniem podczas nieszporów (Por. Ordinarium, s. n.), zauważamy, że we mszy





.. Oblatio

kon towarzyszy celebransowi podczas okadzenia ołtarza, podtrzymując ornat. Gdy
celebrans skończy, diakon przyjmuje kadzidło z rąk celebransa i okadza go. W trakcie
tej czynności lewą ręką trzyma ornat, a prawą kadzi. Dalsze części obrzędu oka-
dzenia wykonuje ministrant odpowiedzialny za przygotowanie trybularza, ponieważ
subdiakon i diakon będą zaangażowani przy lavabo. Kolejność osób dostępujących
okadzenia jest następująca: najpierw diakon i subdiakon oraz pozostali ministranci,
następnie kantorzy i na końcu bracia w chórze. Przy okadzeniu konwentu zachowana
jest ta sama kolejność, co przy obrzędzie aspersji. Obrzęd rozpoczyna się od prawej
strony, a więc od najstarszych braci, którzy zajmują najwyższy rząd stall, a kontynuuje
się go w kierunku najmłodszych w lewym chórze. Na koniec okadza się jeszcze braci
konwersów i świeckich. Rubryki mszału zaznaczają, że jeśli wyczerpie się kadzidło
i trzeba powtórnie je nałożyć, wówczas nie błogosławi się go powtórnie. Zapis ten
jest umieszczony przy opisie okadzenia kantorów, dlatego można przypuszczać, że
to właśnie kantor nakłada kadzidło do trybularza. Wcześniej także kantor był od-
powiedzialny za pokropienie wodą święconą osób, które dołączyły do mszy po jej
rozpoczęciu. W tym zwyczaju istotną różnicą pomiędzy rytami kaznodziejów
a laterańskim jest brak modlitw przewidzianych do odmówienia podczas okadzenia.
Ryt kurii rzymskiej przewidywał, że przy nałożeniu kadzidła i podczas okadzenia
kielicha kapłan odmawia kolejno modlitwy Per intercessionem i Incensum istud.

Gdy asysta zostanie okadzona, subdiakon — podobnie jak u cystersów — przy-
nosi wodęw przygotowanymwcześniej naczyniu lub ampułce („pelvi vel ampulla”),
by kapłan obmył palce. Wodę użytą w trakcie obmycia wylewa na ziemię lub w inne
naczynie, które nie będzie wykorzystane do świętej ablucji po komunii („sacra ablutio
post communionem”). Rubryki wymagają również, by nie wylewać wody z lavabo
w to samo miejsce, w którym zbiera się wodę z ablucji po komunii. Gdy subdiakon
służy księdzu przez polanie rąk wodą, diakon od strony chóru i jeden z akolitów od
strony ołtarza podają odpowiedni ręcznik („manutergium”). Trzymają ręcznik wspól-
nie, w sposób dokładnie opisany w rubrykach. Mianowicie rozciągają manutergium
tak, by chroniło ornat od kropel, które mogłyby rozpryskiwać się podczas obmycia.
W trakcie obrzędu kapłan wypowiada modlitwę: „Lavabo inter innocentes manus
meas et circumdabo altare tuum Domine”. W XIII wieku modlitwa Lavabo w rycie
dominikańskim ograniczała się do jednego wersetu. W późniejszym czasie zostaną
dodane do niej kolejne dwa wersety: „Ut audiam vocem laudis, et enarrem universa
mirabilia tua. Domine dilexit decorem domus tuae, et locum habitationis gloriae
tuae”.

Zwróćmy w tym miejscu uwagę na jeszcze jedną istotną różnicę pomiędzy rytem
predykantów a rzymskim: brak pierwszego lavabo kapłana. Wiele rytów zachodnich

brakuje pocałunku ołtarza, który znajduje się w drugim opisie. Nie sądzimy jednak, by we mszy
celebrans całował ołtarz po okadzeniu. Zwyczaj taki nie pojawia się w żadnym znanym nam rycie
trzynastowiecznym. W tym czasie w rycie rzymskim całuje się ołtarz po ofiarowaniu. Por. ..

Por. C. Jasinski OP, Cæremoniale Missæ, dz. cyt., s. .
Por. tamże, s. n, nr .
Por. uwagi zawarte w niniejszym opracowaniu na stronie .
Por. S.J.P. van Dijk, J.H. Walker, The Ordinal of the Papal Court, dz. cyt., s. –.
Por. Usus antiquiores Ordinis Cisterciensis, PL , C.
Ordinarium, dz. cyt., s. , nr .
W tłumaczeniu Jakóba Wujka: „Umyję między niewinnymi ręce moje i obejdę ołtarz twój Panie”.

Biblia, to jest księgi Starego i Nowego Testamentu, z łacińskiego na język polski przełożone przez Ks.
D. Jakóba Wujka, Warszawa , Psalm , .





. A Ordo missæ maioris altaris

o długiej tradycji dokonywało bowiem dwóch obrzędów obmycia. Pierwszy z nich
przypadał przed modlitwą nad hostią i kielichem. Historia powstania tego obrzędu
wywodzi się z praktycznego gestu umycia rąk po przyjęciu od wiernych różnorakich
darów ofiarnych. Drugie obmycie, przypadające po okadzeniu kielicha, miało charak-
ter rytualny. Ryt dominikański jako stosunkowo młody, a z pewnością rozwijający się
w czasie, kiedy wierni nie składali darów ofiarnych, na których odprawiano Euchary-
stię, nie wprowadza pierwszego lavabo. Należy jednak uświadomić sobie fakt, że
praktyka dwóch ablucji w trakcie offertorium była powszechna w XIII wieku. Pojawia
się również w późniejszych rytach, a jej obecność w teologicznych wyjaśnieniach
mszy utrzymywała się jeszcze w XV wieku. Kaznodzieje w tym przypadku postępują
w ślad za premonstratensami i kartuzami, a ze swej strony przekazują inspirację
karmelitom. Dominikańskie księgi przewidują bowiem, że przed rozłożeniem kor-
porału diakon obmyje ręce, a kapłan uczyni to samo dopiero pod koniec obrzędu.
Mamy tu do czynienia ze specyficznym podwójnym lavabo: pierwsze należy do
diakona, drugie do celebransa. Zgoła odmienną sytuację obserwujemy w zwyczaju
kurii rzymskiej. Ze względu na połączenie offertorium w jeden rozbudowany obrzęd,
w który zaangażowany jest przede wszystkim celebrans, mszały laterańskie i francisz-
kańskie nie przewidują lavabo diakona. To kapłan rozkładał korporał na początku
ofiarowania, a przed tą czynnością był zobowiązany obmyć palce. Dodatkowo pod-
czas obmycia i rozkładania korporału, odmawiał wyznaczone modlitwy: Largirens
sensibus nostri i In tuo conspectu Domine, których nie znajdujemy u kaznodziejów.
Podobnie, w księgach rzymskich z XIII wiekumamywyraźne świadectwo o używaniu
palki, którą u dominikanów, franciszkanów i cystersów zastępował korporał.

Po ablucji kapłan ze złączonymi dłońmi wraca na środek ołtarza, gdzie pochy-
lony odmawia modlitwę „In spiritu humilitatis et in animo contrito suscipiamur
domine a te et sic fiat sacrificium nostrum, ut a te suscipiatur hodie et placeat tibi
Domine Deus”. Również przy tej modlitwie natrafiamy na różnicę— choć tym
razem niewielką — pomiędzy rytami rzymskim a dominikańskim. W wersji z mszału
dominikańskiego słowa „in conspectu tuo” zastąpiono frazą „ut a te suscipiatur”.
W przepisach Haymona z Faversham obrzęd przebiega nieco inaczej. Po okadzeniu
kapłan wraca na środek ołtarza, skłania się i odmawia Suscipe sancta Trinitas. Po
wyprostowaniu się, całuje ołtarz i zwraca się ad populum ze słowami: „Orate pro me
fratres”

Również u dominikanów, gdy kapłan skończy odmawiać ostatnią z prywatnych
modlitw na offertorium, odwraca się w stronę konwentu i wypowiada wezwanie:
„Orate fratres ut meum ac vestrum pariter in conspectu Domini sit acceptum sacri-
Por. J. Jungmann SJ, Missarum Sollemnia, dz. cyt., t. , s. n.
G.G. Sölch OP, Die Anfänge der Dominikanerliturgie, dz. cyt., s. nn.
Por. J. Jungmann SJ, Missarum Sollemnia, dz. cyt., t. , s. n.
Por. tamże.
Por. S.J.P. van Dijk, J.H. Walker, The Ordinal of the Papal Court, dz. cyt., s. .
Podobnie jak modlitwa odmawiana w trakcie lavabo, również In spiritu humilitatis zanotowana

została w mszale Prototypu pomiędzy skróconymi rubrykami (f. v).
 „Pokornych duchem i skruszonych sercem, przyjmij nas, Panie, i niechaj tak się dokona ofiara

nasza, aby przez Ciebie dziś została przyjęta i spodobała się Tobie, Panie Boże.” Tłum. za: Stałe
części Mszy Świętej według rytu dominikańskiego, dz. cyt., s. .

 „Deinde rediens ad medium altaris inclinatus dicit «Suscipe sancta Trinitas»; qua finita erigens
se osculatur altare et vertens se ad populum dicit «Orate pro me fratres»; circumstantes vero
respondent «Suscipiat Dominus»”. Indutus planeta, V.L. Kennedy [red.], s. .





.. Oblatio

ficium”. Nie wygłasza go donośnym głosem, ale tylko tak, by słyszeli go mini-
stranci. Mszał nie przewiduje w tym miejscu odpowiedzi ministrantów. Jest to
kolejna różnica pomiędzy rytem dominikanów a rzymskim. Gdy celebrans od-
wraca się twarzą do chóru, diakon chwyta rąb ornatu — powtarza gest towarzyszący
oracji — i unosi go. W trakcie tej czynności wymaga się od diakona, by nie zginał
kolan. Oznacza to, że gest uniesienia rąbka ornatu diakon wykonywał dokładanie
tak samo jak poprzednio.

... Secreta

Celebrans z powrotem kieruje się na wschód, by odmówić sekretę. Zajmuje w tym
celu miejsce pomiędzy księgą mszału a kielichem. Rubryki, opisując tę postawę, są
jak zwykle bardzo precyzyjne. Nakazują kapłanowi kierować twarz w stronę księgi,
a ręce unieść w sposób, który był omówiony przy odprawianiu kolekt. Tym razem
jednak gdy się odwraca, ma wykonać w sumie pełen obrót (odwraca się przez to samo
ramię). Również księgi rzymskie czy franciszkańskie zaznaczają w tym miejscu pełen
obrót celebransa: „deinde regirans se ex parte dextera dicit secretam vel secretas stans
contramediumaltaris”. Mimo że akcja ta dzieje się po środku ołtarza, w przepisach
liturgicznych nie znajdujemy uwagi o tym, by kapłan przesunął się nieco na stronę,
jeśli w ołtarzu znajduje się Najświętszy Sakrament. Przed pierwszą sekretą kapłan
modli się słowami: „Domine exaudi orationem meam, et clamor meus ad te veniat”.
Następnie, od słowa „Oremus”, szeptem rozpoczyna modlitwy. Sekretę kończy for-
mułą „Per Dominum nostrum Jesum Christum, Filium tuum, qui tecum vivit et regnat
in unitate Spiritus Sancti Deus, per omnia sæcula sæculorum”, której pierwszą część
wypowiada cicho, a końcówkę na głos. Jeśli na dany dzień przewidziano więcej niż
jedną modlitwę, pomija się zarówno końcowe wezwania „Przez Pana naszego…”, jak
i „Módlmy się”, tak by rozpocząć jednym wezwaniem i skonkludować jednym „Per
Dominum” dokładnie tak samo jak przy kolektach na początku mszy. Choć rubryki
w tym miejscu nie precyzują dokładnej liczby sekret, można to zbadać przez analizę
 „Módlcie się, bracia, aby ofiara tak moja, jak i wasza została przyjęta przed obliczem Pana.” Tamże.

Rzymskie mszały zawierają inne brzmienie wezwania: „Orate fratres ut meum ac vestrum sacrifi-
cium acceptabile fiat apud Deum omnipotentem”. Por. S.J.P. van Dijk, J.H. Walker, The Ordinal of
the Papal Court, dz. cyt., s. . Jest to w zasadzie wezwanie używane przez kolejne wieki aż do
dzisiaj. Jedynym dodatkiem jest słowo „Patrem” wtrącone po „Deum”.

W tym miejscu i dalej rubryki kaznodziejów ponownie sprawiają wrażenie, jakby były co najmniej
inspirowane księgami cystersów. Por. Usus antiquiores Ordinis Cisterciensis, PL , D.

Por. Ordinarium, dz. cyt., s. , nr .
Por. Indutus planeta, V.L. Kennedy [red.], s. .
Zwróciliśmy uwagę już przy omawianiu kolekty, że jest to zwyczaj najprawdopodobniej zaczerp-

nięty z liturgii premonstratensów. Tu jednak zgadza się również z tradycją cystersów. Por. Usus
antiquiores Ordinis Cisterciensis, PL , D.

Por. s.  niniejszego opracowania.
Por. s.  niniejszego opracowania.
 Indutus planeta, V.L. Kennedy [red.], s. .
Dzieje się tak, ponieważ w księgach dominikańskich zwyczaj usuwania się w bok od osi ołtarza,

na którym znajduje się tabernakulum, pojawi się dopiero w XVII wieku: „Ordinamus, ut patres
sacerdotes ad altaria, ubi Corpus Christi asservatur, sacrum facientes, dicturi «Dominus vobiscum»,
paulisper ad sinistrum cornu declinent, ne sanctissimo eucharistiae sacramento terga vertant”.
MOPH , s. . Zwyczaj ten zostanie zachowany aż do ostatnich wydań ksiąg liturgicznych
Zakonu.

 „Panie wysłuchaj modlitwę moją, a wołanie moje niech do Ciebie przyjdzie.” Tłum. za: Stałe części
Mszy Świętej według rytu dominikańskiego, dz. cyt., s. .





. A Ordo missæ maioris altaris

historiae dominicalis per hebdomadam. Należy mniemać, że tam gdzie nie jest to
ściśle określone w formularzu, stosuje się ogólne zasady, które wyłożyliśmy wyżej.

Na końcu opisu offertorium rubryki mszału zaznaczają, że kapłan nie może ni-
czego dotykać, a nawet przewracać stron mszału palcami, którymi zamierza chwytać
Ciało Pańskie. Ponadto w okresie, w którym dokuczają owady („tempore muscarum”),
diakon powinien uzbroić się w odpowiedni wachlarz (łac. flabellum), którym będzie
mógł odganiać insekty — zarówno od kapłana, jak i od ofiary. Czynić ma to z sza-
cunkiem. Po raz kolejny— pamiętamy chusteczkę przygotowaną kapłanowi do
wycierania nosa — Ordinarium jest aż nazbyt szczegółowe. Z czasem flabellum domi-
nikańskie nabrało bardziej rytualnego niż praktycznego znaczenia. Trudno jednak —
ze względu na brak zabytków historycznych proweniencji dominikańskiej — określić
czy już wwiekach średnich doszło do tej zmiany.Możemy się domyślać, że ze względu
na przepisy dotyczące ubóstwa trzynastowieczne flabellum było pergaminowe lub
wykonane z płótna.

Porównajmy w tym miejscu przebieg obrzędów ofiarowania dominikańskiego
i rzymskiego, w wersji którą znamy z mszałów sporządzonych w pierwszej połowie
XIII wieku, a która nie różni się istotnie od obrzędów opisanych przez Haymona
z Faversham w Indutus planeta (Por. tabela ..). Pozwoli to nam w pełni sobie uświa-
domić wszelkie rozbieżności pomiędzy zwyczajami Zakonu Kaznodziejów i kurii
rzymskiej. Łatwo możemy zauważyć, że zwyczaj dominikański przenosi przygoto-
wanie kielicha na pierwszą część mszy, przez co w czasie właściwego offertorium do
wykonania pozostaje wyłącznie ofiarowanie darów. Można powiedzieć, że przez takie
ułożenie ceremonii offertorium faktycznie jest ofiarowaniem, a nie przygotowaniem
darów ofiarnych. Na podstawie zbadanych źródeł nie sposób postawić odpowiedzi
na pytanie, dlaczego dominikanie tak właśnie ukształtowali swój ryt. Nie wiemy też,
dlaczego samo ofiarowanie darów zostało przyjęte w formie skróconej do minimum:
jednocześnie składane w ofierze kielich i hostia. Dlaczego posługiwali się krótką
wersją modlitwy Suscipe, a innych modlitw nie przyjmują w ogóle do swojego rytu?
Dlaczego rezygnują z modlitw w trakcie okadzenia? Bez względu na ewentualne
odpowiedzi na powyższe pytania, bezspornym pozostaje fakt, że dominikanie zasto-
sowali bardzo skróconą formę obrzędów ofertoryjnych. Komponując je, wykorzystali
minimum środków dramatycznych, prawdopodobnie po to, by zaakcentować w nich
to, co najważniejsze: ofiarowanie jedynej hostii: chleba i kielicha. Tej ofierze należy
się uwielbienie— znak kadzidła i cześć — obmycie i znak głębokiego skłonu przy
modlitwie In spiritu humilitatis.

... Præfatio

Ostatnią sekretę — jak wspomnieliśmy wyżej — kończy wezwanie „Per Dominum”.
Dopiero ostatnia część konkluzji („Per omnia sæcula sæculorum”) wypowiadana
jest donośnym głosem. W Missale znajduje się tuż przed prefacją i zanotowana jest
wraz z zapisem tej samej melodii co konkluzja oracji. Rubryki mszału opisują
ten moment dodatkowo. Celebrans ma przed śpiewaną częścią konkluzji przejść na
środek ołtarza. Dotychczas, jak pamiętamy, znajdował się pomiędzy księgą mszału
a kielichem, czyli nieco z lewej strony mensy. Następnie śpiewa przewidziany na tę
Por. uwagi znajdujące się w niniejszym opracowaniu na stronie .
Por. Ordinarium, dz. cyt., s. , nr .
Por. Prototyp, f. v. Melodie prefacji znajdują się na f. v–v.





.. Oblatio

Ryt rzymski Ryt dominikański

Przed offertorium (epistoła, responsorium)
Diakon obmywa ręce i rozkłada korpo-
rał. Subdiakon napełnienia kielich winem
i wodą. Czynnościom tym nie towarzyszą
modlitwy.

Offertorium
Zwrot do wiernych. Wezwanie: Dominus vobiscum, Oremus.

Kapłan obmywa ręce: Largire sensibus no-
stris omnipotens Deus. Rozkłada korporał:
In tuo conspectu Domine. Ofiarowuje ho-
stię: Suscipe sancte Pater. Diakon napełnia
kielich. Kapłan dodaje wody do kielicha:
Ex latere Christi lub Deus qui humanæ
substantiæ. Ofiarowuje kielich: Offerimus
Tibi. Odmawia antyfonę: In spiritu humi-
litatis i modlitwę nad hostią i kielichem:
Veni sanctificator.

Jednoczesne ofiarowanie hostii i kielicha.

Modlitwa Suscipe sancta Trinitas.
Nałożenie kadzidła (). Okadzenie (). Oddanie kadzidła ().

Modlitwy: () Per intercessione lub błogo-
sławieństwo w imię Trójcy Świętej. () In-
censum istud. () Accendat in nobis.

() Błogosławieństwo w imię Trójcy Świę-
tej.

Obmycie rąk kapłana: Lavabo.
Głęboki skłon przed ołtarzem i modlitwa:

Suscipe sancta Trinitas. In spiritu humilitatis.
Pocałunek ołtarza.

Zwrot do wiernych. Wezwanie: Orate fratres.
Odpowiedź asysty: Suscipiat Dominus sa-
crificium de manibus tuis.

Brak odpowiedzi asysty. Kapłan zanosi mo-
dlitwę: Domine exaudi orationem meam,
et clamor meus ad te veniat.

Sekrety.
Tabela .: Porównanie obrzędów ofertoryjnych w liturgii dominikańskiej i rzymskiej.

chwilę fragment z dłońmi złożonymi namensie. Kapłan nie odwraca się do chóru, lecz
z uniesionymi i rozłożonymi rękoma — w taki sposób, jak podczas kolekty — śpiewa:
„Sursum corda”. Trzyma ręce wzniesione przez czas dialogu i prefacji. Łączy dłonie
dopiero na „Supplici confessione dicentes”, a więc podczas ostatniej frazy prefacji.
Dialog przed prefacją nie różni się od wykorzystanego w rycie rzymskim. Na temat
gestu rozłożenia rąk w zwyczaju rzymskim i cystersów nie można powiedzieć nic
pewnego. Wydaje się jednak, że dominikanie postępują w tym względzie za wspólną
tradycją Kościoła, ale ułożenie dłoni jest zgodne z ich własnym zwyczajem.

Liczba prefacji jest niewielka, oprócz śpiewu zwykłego, wykonywanego wewszyst-
kie dni, które nie posiadają własnej prefacji, znajdujemy jedynie dziesięć modlitw
na święta, uroczystości i dni postne. Zestawienie prefacji własnych prezentujemy
Por. Ordinarium, dz. cyt., s. , nr .
Por. Durandus, Rationale, IV, , . W tym miejscu wspomnijmy jeszcze o jednym geście, bracia

w trakcie prefacji od roku  wykonują skłon głowy na imię Najświętszej Maryi Panny. Por.
MOPH , s. .





. A Ordo missæ maioris altaris

w tabeli ... Wybór dni, w które korzysta się z prefacji własnych, jest bardzo
ograniczony. Zdawali sobie z tego sprawę również autorzy Prototypu, dlatego w Ordi-
narium znajdujemy dodatkowy przepis, który nakazuje korzystać tylko z określonego
zbioru prefacji i wyłącznie zgodnie z rubrykami. W szczególności zakazuje się wy-
korzystywania prefacji o Trójcy Świętej, Krzyżu lub Duchu Świętym w dni inne niż to
wynika z rubryk. Trzeba jednak pamiętać, że pomimo występowania wcześniejszych
źródeł, w których liczba prefacji waha się od kilkudziesięciu do przeszło dwustu
wariantów, w okresie kiedy bracia kaznodzieje formułowali swój zwyczaj liturgiczny,
nie stosowano już obszernych zbiorów prefacji. Według średniowiecznej tradycji
liczba śpiewów miała pozostać niezmieniona od czasu papieża Urbana II, który na sy-
nodzie w Piacenzie w  roku do wcześniejszego zbioru dziewięciu prefacji dołożył
dziesiątą — ku czci Najświętszej Dziewicy. Badając mszał dominikanów, można
odnieść wrażenie, że nie w pełni zastosowali się do tego zwyczaju. W rubrykach
Correctorium omawianych jest co prawda dziesięć prefacji, ale w Missale znajdujemy
dodatkowy śpiew na dni zwykłe, którego tekst przytaczamy w całości:

Vere dignum et iustum est equum et salutare. Nos tibi semper et ubique gratias
agere. Domine sancte pater omnipotens aeterne deus. Per christum dominum
nostrum. Per quem maiestatem tuam laudant angeli. adorant dominationes.
tremunt potestates. Celi celorumque virtutes ac beata seraphim socia exsulta-
tione concelebrant. Cum quibus et nostras voces ut admitti iubes deprecamur
supplici confessione dicentes.

Treść prefacji jest bardzo przejrzysta. Głównym tematem, któremu poświęcona
jest centralna część prefacji, jest Boska chwała głoszona przez byty niebieskie. Zakoń-
czenie jest przygotowaniem śpiewu Sanctus, który zabrzmi już za chwilę. Pierwsza
część natomiast jest uzasadnieniemdziękczynienia składanego BoguwKościele przez
Chrystusa. Nie znajdujemy tu żadnego śladu anamnezy dzieł Zbawiciela. W przyto-
czonej prefacji zwykłej w zasadzie brakuje embolizmu — zmiennej, anamnetycznej
części śpiewu. Dzięki temu cały śpiew jest przejrzyście sformułowanym uwielbieniem
Ojca, który swą chwałę odbiera przez Chrystusa od całego stworzenia. Kapłan, gdy
kończy wymieniać tych, którzy składają uwielbienie Bogu, prosi o dołączenie do
nich głosów wiernych. Zwróćmy uwagę, że w rzeczywistości prefacja zwykła nie jest
dodatkowym utworem. Składa się z pierwszej i ostatniej części prefacji uroczystych.
Można powiedzieć, że w dni kiedy wykorzystywano inne prefacje, powyższa była de
facto rozszerzana o powody uwielbienia. Taki też jest zapis prefacji własnych w Pro-
totypie: anamnetyczne embolizmy zostały zanotowane pomiędzy słowami „Æterne
Deus” a „Per quem” lub „Et ideo”. Dodatkowe wtrącenia treści anamnetycznych
znajdą się jedynie w wybranych prefacjach własnych, tych mianowicie, które odwo-
W ostatniej kolumnie tabeli umieściliśmy ponadto części zmienne Kanonu, które zostały wy-

znaczone w rycie dominikańskim na określone dni — tzw. Communicantes. Z informacji tych
skorzystamy w dalszej części opracowania.

Por. Ordinarium, dz. cyt., s. , nr .
Por. J. Jungmann SJ, Missarum Sollemnia, dz. cyt., t. , s. .
Por. G.G. Sölch OP, Die Anfänge der Dominikanerliturgie, dz. cyt., s. .
Podane za Prototypem, f. v. Zachowana została oryginalna ortografia.
 „Et ideo” kończyło trzy śpiewy: Te quidem Domine, Qui post resurrectionem, Domine suppliciter.

Stosowanie zakończenia „Per quem” lub „Et ideo” wynika z treści prefacji i zawsze jest czytelnie
zaznaczony w Missale. W pierwszym wypadku wiadome jest, że należy dalej kontynuować tekst
ze zwykłej prefacji. W drugim odpowiednie zakończenie zostało rozpisane z melodią dopiero na
końcu zbioru prefacji (folio v). Dodatkowo tekst wszystkich prefacji zapisanych w całości (wraz





.. Oblatio

łują się do któregoś z wydarzeń z historii zbawienia. Korzystając z tabeli .. możemy
zauważyć, że prefacje własne poświęcone są wyłącznie największym tajemnicom
roku liturgicznego, najznamienitszym świętym i pokucie. Właśnie embolizmy są
nazywane prefacjami. Wobec tego cały zbiór z dominikańskiego Missale faktycznie
nie przekracza liczby dziesięciu śpiewów. Co więcej, są to identyczne kompozycje
z tymi, które zawierają mszały rzymskie.

Muzyczna forma prefacji jest również uproszczona. Śpiewy występują jedynie
w dwóchwariantachmelodycznych: zwykłym i świątecznym. Te prefacje, które odma-
wia się w święta lub uroczystości, są zanotowane tylko z melodią uroczystą, pozostałe
podane są w odpowiednim wariancie. Jedynie prefacja zwykła i prefacja Qui salutem
zanotowana jest w obu wersjach— uroczystej i na dni zwykłe. Uroczystą wersję
śpiewu Qui salutem stosowano w niedzielę Męki Pańskiej i Palmową, we mszy Wie-
czerzy Pańskiej i w święta Odnalezienia (maja) i Podwyższenia ( września) Krzyża
Świętego. Prostą w dni zwykłe w ciągu dwóch ostatnich tygodni Wielkiego Postu.
Prefację zwykłą stosowano w wersji uroczystej w dni o randze wyższej niż festum
trium lectionum. Zwróćmy jeszcze uwagę, że tylko prefacja codzienna została zano-
towana w całości wraz z zapisem muzycznym w obu wersjach — prostej i uroczystej.
W pozostałych przypadkach melodia dopisana została tylko do części zmiennej. Był
to powszechny sposób notowania prefacji w mszałach i sakramentarzach Kościoła
rzymskiego. Spotykamy go we wszystkich księgach omawianych podczas analizy
melodii śpiewu.

Melodia prefacji w XII i XIII wieku opierała się na znanym i współcześnie sche-
macie. Dominikański wariant melodii prezentujemy poniżej, posługując się prefacją
zwykłą w tonie uroczystym:



Per


ó


mni-



a



sǽ



cu-



la



sæ


cu-



ló-



rum.


 

A


men.



 

Dó


mi



nus

 

vo-


bi



scum.



 

Et


cum



spí-







ri-


tu



tu-



o.



 

Su





rsum



co



rda.



 

Ha



bé





mus



ad



Dó



mi



num.



 

Grá-



ti-



as


a



gá





mus

 

Dó



mi-

 



no



De-


o



no



stro.



 

Di





gnum



et



ju



stum



est.



 

Ve-



re



di



gnum



et



ju



stum



est,

 

æ



quum







et



sa-


lu-



tá-



re.





Nos



ti-



bi



se



mper



et



u



bí



que





grá-



ti-



as



á



ge-



re.

 

Dó



mi-



ne



san-

 



cte,





Pa-



ter



o



mní



po-



tens,





æ-



té



rne



De-



us:

 

per



Chri



stum

 

Dó



mi


num



no



strum.









Per



quem





ma-



je



stá-



tem



tu-



am





lau



dant



A



nge-



li,

 

a



dó-



rant



Do



mi-



na-



ti-



ó



nes,

  

z pełnym brzmieniem konkluzji) zamieszczono w Missale minorum altarium na folio r. Tam
jednak ze względu na charakter mszy prywatnych został zanotowany bez melodii.

Por. S.J.P. van Dijk, J.H. Walker, The Ordinal of the Papal Court, dz. cyt., s. –.





D
zień

Prefacja
C
om

m
unicantes

W
N
arodzenie

Pańskie
w
raz

z
oktaw

ą,także
w

św
ięto

O
brzezania

Pańskiego.O
d
N
arodzenia

Pańskiego
do

św
ięta

O
czyszczenia

N
M

P
w
e
w
szystkich

m
szach

o
N
M

P
Q
uia

perIncarnati
quo

beatæ
M

ariæ

W
O

bjaw
ienie

Pańskie
w
raz

z
oktaw

ą,także
w

niedzielę
w

oktaw
ie

iw
oktaw

ę
O

bjaw
ienia

Pańskiego
Q
uia

cum
U
nigenitus

quo
U
nigenitustuus

W
m

sze
(deTem

pore)od
pierw

szego
z
dnisuchych

aż
do

N
iedzieliM

ękiPańskiej,z
w
yjątkiem

niedziel
Q
uicorporali

O
d
N
iedzieliM

ękiPańskiejdo
W

ielkiego
Piątku,gdy

m
sze

celebrow
ane

są
detem

pore
Q
uisalutem

O
d
W

ielkiejSobotydo
oktaw

yZm
artw

ychw
staniaPańskiego,gdym

szesącelebrow
anedeoctava

Tequidem
D
om

ine
ResurrectionisD

om
ininostri

O
d
W

niebow
stąpienia

do
Z
esłania

D
ucha

Św
iętego,także

w
niedzielę

po
W

niebow
stąpieniu,

gdy
odpraw

ia
się

m
sze

z
form

ularza
oktaw

y
Q
uipostresurrectionem


quo

D
om

inusnoster

W
w
igilię

idzień
Zesłania

D
ucha

Św
iętego

iprzez
tydzień

po
Zesłaniu

D
ucha

Św
iętego

Q
uiascendens

quo
SpiritusSanctus

W
uroczystość

Trójcy
Św

iętejiprzez
tydzień

po
uroczystościw

e
m

szach
deTrinitate

Q
uicum

U
nigenito

W
e
w
szystkie

św
ięta

A
postołów

,w
uroczystość

K
atedry

św
.Piotra,w

oktaw
ę
uroczystościśw

.
Piotra

iPaw
ła,w

oktaw
ę
św.Jana

Ew
angelisty,w

św
ięto

św.Barnaby
TeD

om
ine

W
narodzenie

N
M

P,Zw
iastow

anie
Pańskie,W

niebow
zięcie

N
M

P
w
raz

z
oktaw

am
i;od

św
ięta

O
czyszczenia

N
M

P
do

N
arodzenia

Pańskiego
w
e
w
szystkich

m
szach

o
N
M

P
EtTein…



Tabela
.:Zestaw

ienie
prefacjiw

łasnych
iC

om
m

unicantes.

TęprefacjęiC
om

m
unicantesodm

aw
iasiętakżew

m
szach

w
ew

spom
nieniaśw

iętych,zw
yjątkiem

sobotniego
w
spom

nieniaN
ajśw

iętszejM
aryiPannyorazuroczystości

św
iętych,które

m
ają

w
łasne

prefacje.N
ie

odm
aw

ia
się

ich
jednak

w
piątek

przed
Zesłaniem

D
ucha

Św
iętego.

O
statnie

słow
o
dostosow

yw
ano

w
zależnościod

danego
dnia:N

ativitate,A
ssum

ptione,A
nnuntiatione,Veneratione.





.. Oblatio



tre



munt



Po-


te



stá-



tes.





Cæ-



li



cæ-



lo



rú



mque



Vi



rtú-



tes,





ac



be-



á-



ta



Sé-



ra



phim,

  



só-



ci-



a



e



xsu



lta-



ti-



ó-



ne


co



ncé-



le



brant.





Cum



qui



bus



et



no



stras



vo



ces,





ut



ad-

 



mít-



ti



jú



be-



as



de



pre-



cá



mur,

 

sú



ppli-



ci



co



nfe



ssi-



ó-



ne




di-



cé



ntes:



 

Nie sposób jednoznacznie wskazać źródła, z którego bracia kaznodzieje zaczerp-
nęli swoją wersję śpiewu. Nie pochodzi ona z ksiąg cystersów, ci bowiem stosowali
wyłącznie ton prosty dla śpiewu rozpoczynającego modlitwę eucharystyczną. U pre-
monstratensów znajdujemy zbliżony do dominikańskiego wariant melodyczny tonu
uroczystego. Nie jest on jednak tożsamy z predykanckim. Zgodnie z praktyką
dwunastowieczną notowany jest w kluczu C. Częściej też posługuje się półtonowym
obniżeniem i powrotem z i na dźwięk prowadzący. Również wariant rzymski stoso-
wany w księgach franciszkanów nie pokrywa się z melodią braci kaznodziejów.
Odpowiada natomiast prawie dokładnie schematowi stosowanemu przez premon-
stratensów, choć rzadziej niż oryginał stosuje półtonowe obniżenia. W mszałach
paryskich natrafiamy na wersję melodii, która najbardziej odpowiada źródłom po-
chodzącym z Zakonu św. Dominika. W tym przypadku różnice dotyczą zaledwie
poszczególnych nut. Szczegółowe porównanie wariantów wskazuje, że różnice wy-
nikają jednak nie tyle ze zmiany melodii, co z innego podziału tekstu. Dominikanie
częściej stosują mediację. Wobec tego niektóre mszały proweniencji francuskiej są
najbardziej prawdopodobnym źródłem melodii kaznodziejów. Posłużmy się zesta-
wieniem fragmentu prefacji na Boże Narodzenie, by zilustrować zachodzące różnice
i wskazać podobieństwa pomiędzy wybranymi wariantami melodii.
Mszał premonstratensów, wiek XII:



Qui-



a



per



i



nca



rna-



ti



Ve



rbi



my



ste-



ri-



um



no



va



me



ntis



no



stræ



o



cu-



lis



lux



tu-



æ

 



cla-



ri-



ta-



tis


i



nfu



lsit.



Ut



dum



vi-



si-



bi-



li-



ter



De-



um



co



gno



sci



mus



per



hunc



in

 

Por. Bibliothèque nationale de France, Département des manuscrits, Latin , Missale praemon-
stratense,  – , f. v–v.

Por. identyczny z wcześniejszymi: Ross. , Città del Vaticano, Biblioteca Apostolica Vaticana,
rok , f. r–v. Bergendal MS. , Missal for Franciscan use sprzed  roku oraz analizy
P. Wagner, Einführung in die gregorianischen Melodien, dz. cyt., s. n.

Por. Bibliothèque nationale de France, Département des manuscrits, Latin , Missale Parisiense,
 – , f. r–r. Bibliothèque nationale de France, Département des manuscrits, Latin
,Missale Parisiense,  – , f. r–v (od f. r prefacjew tonie prostym). Bibliothèque
nationale de France, Département des manuscrits, Latin , Missale Parisiense,  – , f.
r.





. A Ordo missæ maioris altaris



i



nvi-



si-



bi-



li-



um



a



mo-



rem



ra-


pi-



a



mur.



XIII-wieczny mszał używany przez franciszkanów:



Qui-



a



per



i



nca



rna-



ti



Ve



rbi



my



ste-



ri-



um



no



va



me



ntis



no



stræ



o



cu-



lis



lux



tu-



æ

 



cla-



ri-



ta-



tis


i



nfu



lsit.



Ut



dum



vi-



si-



bi-



li-



ter



De-



um



co



gno



sci



mus



per



hunc



in

 



i



nvi-



si-



bi-



li-



um



a



mo-



rem



ra-


pi-



a



mur.



Mszał proweniencji francuskiej z XIII wieku:



Qui-



a



per



i



nca



rna-



ti



Ve



rbi



my



ste-



ri-



um

 

no



va



me



ntis



no



stræ



o



cu-



lis

 

lux



tu-



æ

 



cla-



ri-



ta-



tis


i



nfu



lsit.





Ut



dum



vi-



si-



bi-



li-



ter



De-



um



co



gno



sci



mus

 

per



hunc



in

 



i



nvi-



si-



bi-



li-



um



a



mo-



rem



ra-


pi-



a



mur.





Prototyp liturgii dominikańskiej:



Qui-



a



per



i



nca



rna-



ti



Ve



rbi



my



ste-



ri-



um

 

no



va



me



ntis



no



stræ



o



cu-



lis

 

lux



tu-



æ

 



cla-



ri-



ta-



tis


i



nfu



lsit.





Ut



dum



vi-



si-



bi-



li-



ter



De-



um



co



gno



sci



mus

 

per



hunc



in

 



i



nvi-



si-



bi-



li-



um

 

a



mo-



rem



ra-


pi-



a



mur.





Jak wspomnieliśmy, cystersi w XII i XIII stuleciu posługują się wyłącznie melo-
dią w tonie prostym. Znajdujemy go w szeregu mszałów i sakramentarzy. Jest to
melodia bardzo rozpowszechniona w Kościele Zachodnim w wiekach średnich. Jej
Por. Bibliothèque de Dijon F-Dm Ms -(), dz. cyt., f. r. Bibliothèque nationale de France,

Département des manuscrits, Latin , Sacramentarium cisterciense,  – , f. v–r,





.. Oblatio

schemat stanowi szkielet dla tonu uroczystego. Świadczy o tym dialog rozpoczynający
śpiew, który ma charakter bardziej zdobny niż sama prefacja. Porównując wariant
melodyczny zaczerpnięty z ksiąg cystersów z dominikańskim, napotkamy pomię-
dzy nimi kilka niewielkich różnic. Zasadnicza nie polegała na notowaniu melodii
w kluczu C, a nie F jak u dominikanów. Stanowiły ją zmiany melodyczne. Większość
z nich ograniczała się do innych rozwiązań muzycznych użytych w dialogu przed
prefacją. Na przykład w „Dominus vobiscum” cystersi notują: g a a ga ag g, a ka-
znodzieje: c d e cd ed d. W „sursum corda” bracia św. Bernarda śpiewają: gac ag ah
a, natomiast bracia św. Dominika: df dc de d. Po dialogu rozpoczynającym śpiew
cystersi stosują taką samą formułę dla metrum i zakończenia zdań, choć używają
mediacji rzadziej, a kolejne frazy rozpoczynają od tercji a— c. W zasadzie jednak
posługują się tą samą melodią, a od słów „æterne Deus” zachodzi pełna zgodność
między dwoma wariantami. Również w innych zwyczajach liturgicznych spotkamy tę
samą lub bardzo podobną wersję tonu prostego prefacji. Zanim wspomnimy o nich
szerzej, przyjrzyjmy się pełnemu tekstowi dialogu i prefacji z Prototypu liturgii ka-
znodziejów.



Per


ó


mni-



a



sǽ



cu-



la



sæ


cu-



ló-



rum.


 

A


men.



 

Dó


mi



nus



vo-


bi



scum.



 

Et


cum



spí-







ri-


tu



tu-



o.



 

Su



rsum



co



rda.



 

Ha



bé



mus



ad



Dó



mi



num.



 

Grá-



ti-



as



a



gá



mus

 

Dó



mi-







no


De-



o



no



stro.



 

Di



gnum



et



ju



stum



est.



 

Ve-



re



di



gnum



et



ju



stum



est,

 

æ



quum







et


sa-



lu-



tá-



re.





Nos



ti-



bi



se



mper



et



u



bí



que



grá-



ti-



as



á



ge-



re.

 

Dó



mi-



ne



san-

 



cte,





Pa-



ter



o



mní



po-



tens,





æ-



té



rne



De-



us:

 

per



Chri



stum





Dó


mi



num



no



strum.









Per



quem





ma-



je



stá-



tem



tu-



am



lau



dant



A



nge-



li,

 

a



dó-



rant



Do



mi-



na-



ti-



ó



nes,

 



a także rozwinięcia części zmiennej prefacji: f. v, r, r–v, v–r, v–r, r, v i r.
Bibliothèque nationale de France, Département des manuscrits, Latin , Sacramentarium
cisterciense,  – , f. r–r. Ville de Laon, Bibliotheque Municipale, Ms  (Laon ),
Graduel et sacramentaire, XIIe – XIIIe siècle, f. v–r. Jedynym wyjątkiem, który zawiera jeden
przykład prefacji uroczystej, jest rękopis znajdujący się we Fryburgu w Kantons und Universitäts-
bibliothek, Ms. L , Missale cisterciense, . poł. XII wieku, f. v. Pozostałe prefacje są jednak
identyczne do znajdujących się w archetypie liturgii cysterskiej, Dijon F-Dm Ms -().

Por. Bibliothèque de Dijon F-Dm Ms -(), dz. cyt., f. r.
Por. Prototyp, f. v.





. A Ordo missæ maioris altaris



tre



munt


Po-



te



stá-



tes.





Cæ-



li



cæ-



lo



rú



mque



Vi



rtú-



tes,





ac



be-



á-



ta



Sé-



ra



phim,

 





só-



ci-



a



e



xsu



lta-



ti-



ó


ne



co



ncé-



le



brant.





Cum



qui



bus



et



no



stras



vo



ces,





ut



a



dmít-

 



ti



jú



be-



as



de



pre-



cá



mur,

 

sú



ppli-



ci



co



nfe



ssi-



ó


ne



di-



cé



ntes:



 

W prefacji dominikanie posługują się jedynie formułami mediacji i zakończenia
zdania. Mediacje mogą występować po sobie kilkukrotnie, zgodnie z podziałem
fraz. Ich melodia przebiega przez dźwięki f e d e. Akcent ostatniego słowa więcej niż
jednosylabowego musi wypaść na pierwszym z końcowych e. Melodię pozostałych
słów dopasowuje się do tej zasady. Zakończenie zdań rozwiązuje się w melodii e d c
d e d. Akcent ostatniego słowa przypada na e, po którym obniża się melodię o jeden
ton. Akcent przedostatniego wyrazu powinien wypaść na c. Zasada ta obowiązuje
poza wypadkami, gdy fraza jest zbyt krótka. Wówczas należy wykonać formułę,
nie zwracając uwagi na jej zgodność z akcentami słów (np. „tremunt potestates”).
Natomiast gdy fraza jest wyjątkowo długa, jej śpiew rozpoczyna się na dźwięku
prowadzącym, kontynuuje się go pół tonu niżej, aż będzie możliwe zastosowanie
formuły obejmującej dwa ostatnie słowa (np. „súpplici confessióne dicéntes”). Jeżeli
zdanie rozpoczyna się od słowa jednosylabowego, traktuje się je jako nieakcentowane
i należy wykonać je na dźwięku d, a następnie kontynuować na f (np. „nos tíbi
sémper”). W przeciwnym razie — gdy pierwsza sylaba jest akcentowana — fraza
zaczyna się na f (np. „Dómine sáncte Páter”).

Podobne rozwiązania znajdziemy zarówno w mszałach paryskich, jak i w używa-
nych przez braci św. Franciszka. Identycznego z dominikańskim wariantu melodii
nie spotkaliśmy jednak w żadnej spośród badanych ksiąg z okresu, mimo że wszyst-
kie nawiązują do źródeł cysterskich, a w konsekwencji benedyktyńskich. Franciszka-
nie i kościoły paryskie choć stosują te same co dominikanie zasady w tekście prefacji,
inaczej notują melodię dialogu przed nią. Różnice są niewielkie. Dotyczą „sursum
corda” i odpowiedzi na to wezwanie, a także „gratias agamus”. W wypadku pierw-
szego zaśpiewu niedominikańskie warianty melodii zaczynają się mniej zdobnie, bo
tylko jedną nutą (f ). Powtarzają tę frazę muzyczną również na słowach „dignum et
justum”. W „habemus” kolejne sylaby przypadają na dźwięki e f e. „Gratias agamus”
śpiewają na f f e d e e. W tekście prefacji częściej też wykorzystują tercję d— f, która
rozpoczyna każde zdanie bez względu na zasady akcentowania pierwszych słów, jakie
rozpoznaliśmy w melodii dominikanów. Nie jesteśmy jednak w stanie stwierdzić,
czy dominikanie sami stworzyli tę zasadę, czy też byli spadkobiercami wcześńiejszej
tradycji.
Por. manuskrypty wymienione powyżej.
W księgach premonstratensów z interesującego nas okresu znaleźliśmy jedynie melodie tonu

uroczystego prefacji. W późniejszych mszałach Zakonu ton prosty jest identyczny z używanym
przez franciszkanów, a więc rzymskim. Por. Missale ad usum ordinis Præmonstratensis, Nancy
, s. n.





.. Oblatio

... Sanctus

Po ostatnich słowach prefacji diakon z jednym z akolitów przechodzą na lewą stronę,
a subdiakon z drugim akolitą stają po prawej stronie celebransa. Wspólnie odmawiają
z nim Sanctus. Śpiew w mszale — podobnie jak introit, offertorium i communio—
zanotowane są bez zapisu nutowego. Zatem ministranci i kapłan recytują śpiew
jak wiele innych modlitw. W tym przypadku słowom modlitwy przypisany jest do-
datkowy gest. Podobnie, jak w rycie rzymskim, na słowa „Benedictus qui venit”
wszyscy odmawiający modlitwę znaczą się znakiem krzyża. Tak samo postępują
bracia w chórze, gdy podczas śpiewu dotrą do drugiej części utworu. Rubryki do-
dają jeszcze, że żegnając się, nie powinni odwracać się w stronę ołtarza. Zapis
ten nie jest skierowany przeciw praktyce cystersów, która przy innych wielorakich
zapożyczeniach zwyczajów mogła przeniknąć do liturgii dominikańskiej. Cystersi
bowiem zwracali się do ołtarza na czas od offertorium aż do skończenia sekrety. Ich
przepisy mówią wyraźnie, że na Sanctus bracia mają zwrócić się twarzami do siebie.
Podczas pierwszej części śpiewu — do „Pleni sunt cœli” — pochylają się głęboko,
następnie prostują i znaczą znakiem krzyża na słowa: „in nomine Domino”. Po drugim
„Hosanna” odwracają się z powrotem do ołtarza, ponownie skłaniają się głęboko i tak
trwają do końca Kanonu. Bracia dominikanie przez większość roku w czasie mszy
od Sanctus do Agnus Dei byli zobowiązani klęczeć. Już to odróżniało ich zwyczaj
od cysterskiego. Nie znamy dokładnego źródła, z którego dominikanie zaczerpnęli
praktykę odmawiania Sanctus twarzami do siebie, a nie do ołtarza. Zauważmy, że
przytoczona rubryka stanowi pośrednie źródło potwierdzające, że w średniowieczu
w wielu Kościołach na czas od Sanctus do Agnus Dei stosowano różne postawy.

Ze względu na wcześniej omawiane Kyriale, w tym miejscu opis struktury śpiewu
i poniższy komentarz będzie miał jedynie charakter dopowiedzenia do poczynionych
wcześniej uwag. Prototyp zawiera tylko pięć wersji melodycznych Sanctus. Zapis
śpiewu posługuje się kapitalikami, a także znakiem podwójnej pauzy. Podział fraz
w śpiewie jest zawsze taki sam. W poniższym schemacie zachowujemy oryginalną
ortografią. Kapitaliki znajdują się w tych miejscach, w których używa ich Prototyp.
Znak podwójnej pauzy zaznaczyliśmy dwukropkiem. W nawiasach zaznaczamy
podwójne pauzy, które pojawiają się tylko w jednej z pięciu wersji Sanctus.

Sanctus : Sanctus (:) Sanctus Dominus sabaoth Pleni sunt coeli et terra gloria
tua osanna in excelsis
Benedictus (:) qui venit in nomine domini osanna in excelsis

Rubryki nie wskazują w żadnym miejscu sposobu, w który należałoby odczytać
zapis śpiewu. Znak podwójnej pauzy interpretujemy zgodnie z poprzednio oma-
wianymi wskazówkami jako oddzielenie części śpiewanej przez kantora od części
śpiewanej przez chór. Jedynie w pierwszym zanotowanym ordinarium missæ — na
święta maryjne — podwójna pauza występuje dwukrotnie, za drugim razem oddziela
słowo „Benedictus” od reszty frazy. W oparciu o zapis śpiewu w Pulpitarium możemy
Por. Indutus planeta, V.L. Kennedy [red.], s. .
Por. Ordinarium, dz. cyt., s. , nr .
Por. Usus antiquiores Ordinis Cisterciensis, PL , C.
Por. uwagi na s.  niniejszego opracowania.
Por. Durandus, dz. cyt., IV, , . Kilka uwag na ten temat czyni również J. A. Jungmanw:Missarum

Sollemnia, dz. cyt., t. , s. –.
Por. tabela ..
Por. ilustracja ., na s. .





. A Ordo missæ maioris altaris

być pewni, że „Benedictus” śpiewał kantor. Ale nie do końca jest jasne, dlaczego
Prototyp przewiduje stosowanie tego zabiegu tylko w tym jednym przypadku. Przy
pozostałych śpiewach Sanctus taki układ się nie powtarza. Tym razem nie możemy
odwołać się do źródeł cysterskich, które okazały się pomocne przy analizie Kyrie,
z tej prostej przyczyny, że milczą o wykonaniu interesującego nas śpiewu.

Niezależnie od tez stawianych wyżej na temat roli kapitalików w zapisie muzycz-
nym Prototypu, jeśli weźmiemy pod uwagę zapis Sanctus, pytanie o to, czy można
traktować je jako znak zmiany chóru, pozostaje otwarte. Owszem, świadectwa przy-
toczone uprzednio wydają się wystarczające. Można się spodziewać, że naturalne
byłoby nadanie całemu ordinarium — a nie tylko wybranym jego częściom — formy
dialogowanej. W takim wypadku kolejne słowa Sanctus byłyby śpiewane naprzemien-
nie przez dwa chóry. Z tym zastrzeżeniem, że śpiew inicjowałby najpierw pierwszy
kantor, do niego dołączałby się chór na drugie „Sanctus”, a chór przeciwny odpowia-
dałby trzecim „Sanctus”. Okazuje się, że właśnie takie wykonanie zaleca C. Jasinski OP
w swoim Cæremoniale. Notuje dodatkowo, że w dni o charakterze mniej uroczy-
stym śpiew zaczyna kantor znajdujący się w chórze prowadzącym. W pozostałe dni
śpiew rozpoczynają dwaj kantorzy. Dlaczego jednak w śpiewie Sanctus (i Agnus Dei)
nie przewidziano części śpiewanej wspólnie na zamknięcie utworu? Jednym z tropów
wskazujących, gdzie należałoby szukać odpowiedzi, może być biblijny rdzeń śpiewu.
W Księdze Izajasza, z której śpiew pochodzi, czytamy: „I wołał jeden do drugiego:
«Święty, Święty, Święty Pan Bóg zastępów»” (Iz , ). Chóry stojące na przeciwko
siebie, śpiewające na przemian kolejne frazy Sanctus, mogły być dosłownym zo-
brazowaniem owego „wołania jeden do drugiego”. Można też postawić tezę, że
„Benedictus” oddzielone podwójną pauzą oznacza, że po tym słowie chóry śpiewały
wspólnie.

Kyriale nie zakłada jednakowego tonu (skali modalnej) dla śpiewówwchodzących
w skład ordinarium na dany dzień. Praktyka taka była powszechna i w zasadzie do-
piero późne kompozycje uzgadniają modus kolejnych śpiewów stałych. Umieszczone
w Prototypie śpiewy Sanctus są skomponowane w tonach I, V i VIII. Obserwujemy
wobec tego brak zależności pomiędzy tonem Sanctus i prefacji, która w przypadku
obu melodii (uroczystej i codziennej) została zanotowana w tonie II. Nie zauważyli-
śmy też żadnej zbieżności między melodią prefacji codziennej i Sanctus śpiewanego
w dni zwykłe. Mimo zgodności treści pomiędzy śpiewem kapłana i konwentu, prze-
jawiającej się w wręcz naturalnej kontynuacji tekstu prefacji w słowach Sanctus, nie
kontynuuje się formy muzycznej śpiewów. Nie sądzimy jednak, by miało to wpływ na
dramatyczny przebieg celebracji. Wydaje się, że zakładanie zgodności melodycznej
lub tonalnej, czy wyciąganie wniosków z jej braków byłoby postępowaniem ana-
chronicznym. W warstwie „teatralnej” tej części celebracji chór nie tyle odpowiada
celebransowi na jego słowa, ile raczej podejmuje je i wypełnia w bogatszej formie.

Wróćmy jeszcze do tego, co obserwujemy podczas liturgii w trakcie śpiewu Sanc-
tus. Ponownie stajemy wobec sytuacji, w której akcja kapłana i asysty z jednej strony,
a konwentu z drugiej toczy się paralelnie. Śpiew chóru będzie trwał jeszcze podczas
odmawiania Kanonu, gdy tymczasem asysta będzie towarzyszyć celebransowi w jego
dalszych modlitwach. Gdy tylko asysta skończy recytację Sanctus, jej członkowie
zajmują miejsca na planie krzyża — ustawienia, które stosowano w czasie odmawia-
Por. strona  niniejszego opracowania.
Por. C. Jasinski OP, Cæremoniale Missæ, dz. cyt., s. n.
Teza ta domaga się jednak gruntownego przebadania w świetle źródeł.





.. Kanon

nia kolekt. Jeśli przypada niedziela lub święto rytu prostego lub większe, a także
w soboty, w które wspomina się Najświętszą Maryję Pannę, subdiakon wkłada na
ramiona odpowiedni welon (mappulam), przez który trzyma patenę przekazaną
mu przez diakona. Chwytając patenę przez szatę, przykrywa ją krańcem welonu.
Subdiakon trzyma patenę uniesioną w prawej dłoni, gdy lewą podtrzymuje prawe
ramię. Trwa w tej postawie, aż skończy się Pater noster. W pozostałe dni podczas
celebracji nie trzyma pateny subdiakon, tylko diakon — nie w welonie, ale również
przez chustę. Dzieje się tak ze względu na okadzenia przewidziane na dni bardziej
uroczyste. W trakcie Kanonu diakon będzie okadzał Najświętsze Postacie, dlatego
w owe dni subdiakon trzyma patenę.

.. K

Przystępując do analizy Kanonu w liturgii dominikańskiej, zaznaczmy na samym
początku, że treść modlitwy eucharystycznej nie różni się znacznie od używanej
powszechnie w rycie rzymskim. Jeśli występują rozbieżności, dotyczą one wyłącznie
ortografii i co najwyżej pojedynczych słów. Podobnie sposób odprawiania modlitwy
eucharystycznej nie jest szczególnie różny od obowiązującego w pozostałych zwy-
czajach liturgicznych. Kościół wieków średnich trwał w tym zakresie w umocnionej
od IX wieku tradycji, która poza nielicznymi odstępstwami była wspólna dla całego
Kościoła zachodniego. Niemniej postanowiliśmy umieścić poniżej omówienie tych
elementów modlitwy, które opisują rubryki Prototypu. Wymienimy je w kolejności,
w jakiej podaje jeMissale. Nie dlatego, że odróżniają ryt kaznodziejów od pozostałych
rytów liturgicznych, ale dlatego, że naszym celem jest opracowanie rekonstrukcji
zwyczaju dominikańskiego. Dlatego też w formie tekstu pomocniczego cytujemy
całość Kanonu, tak jak został on zanotowany w Prototypie. Zachowaliśmy oryginalną
interpunkcję i ortografię, ale dla łatwiejszego posługiwania się tekstem rozwinęliśmy
abrewiacje. W tekście głównym omówienia posługujemy się współczesną ortografią
łacińską. By móc wskazać elementy, które odróżniały celebrację predykantów i kurii
rzymskiej, będziemy porównywać tekst i rubryki Kanonu z wydaniem krytycznym
mszałów kurii rzymskiej sprzed  roku opracowanym przez S.J.P. van Dijka i J.H.
Walkera. Różnice zniknęły z biegiem lat i od końca XIV wieku ta część mszy była
sprawowana w zasadzie identycznie ze zwyczajem rzymskim. Należy sobie ponadto
zdawać sprawę, że elementy, na które zwraca uwagę Ordinarium, mogły współistnieć,
a w konsekwencji kształtować inne praktyki liturgiczne, w tym rzymską. W kwestiach
wątpliwych będziemy odwoływać się do zwyczajów premonstratensów, kartuzów
i cystersów.

Te igitur clementissime pater per ihesum christum filium tuum dominum no-
strum supplices rogamus ac petimus uti accepta habeas et benedicas. Haec
do✠na. Haec mu✠nera. Haec sancta✠ sacrificia illibata. In primis quae tibi
offerimus pro ecclesia tua sancta catholica quam pacificare custodire adunare et

Por. uwagi zawarte w niniejszym opracowaniu na s. .
Por. Ordinarium, dz. cyt., s. , nr .
Por. M. Kunzler, Liturgia Kościoła, dz. cyt., s. n. Na temat wariantów i różnych praktyk zwią-

zanych z Kanonem Rzymskim por. m. in.: J. Jungmann SJ, Missarum Sollemnia, dz. cyt., t. , s.
–. Także G.G. Sölch OP, Die Anfänge der Dominikanerliturgie, dz. cyt., s. n.

S.J.P. van Dijk, J.H. Walker, The Ordinal of the Papal Court, dz. cyt. w rozdziale pierwszym niniej-
szego opracowania.





. A Ordo missæ maioris altaris

regere digneris toto orbe terrarum una cum famulo tuo papa nostro. et antistite
nostro. et rege nostro et omnibus orthodoxis. atque catholicae et apostolicae
fidei cultoribus.

Te igitur celebrans odmawia wykonawszy głęboki skłon. Rubryki dodają, że pod-
czas modlitwy nie klęka. Nie wspominają też nic o praktykowanym w Rzymie i u fran-
ciszkanów pocałunku ołtarza, który celebrans miał złożyć po słowach „ac petimus”.
U dominikanów kapłan prostuje się dopiero na słowa „Haec dona” i czyni pierwszy
znak krzyża nad darami. Układ palców u dłoni jest opisany w Missale. Do znaków
błogosławienia darów ofiarnych używa się zawsze dwóch palców — wskazującego
i środkowego, a dłoń kieruje się prostopadle do mensy. Kolejne znaki krzyża przypa-
dają na: „Haec munera” i „Haec sancta sacrificia”. W tej części pojawia się ponadto
współcześnie już nieobecna w Kanonie modlitwa za króla, a dokładnie, wspomnie-
nie jego osoby („et rege nostro”) dodane zaraz po wymienieniu papieża i biskupa
miejsca. Średniowieczny mszał dominikański nie przewidywał w tym miejscu wy-
mieniania imion papieża, biskupa czy króla. Inaczej w Rzymie, gdzie wspominano
imiona papieża i biskupa, ale nie wymieniano w ogóle osoby króla.

Memento domine famulorum famularumque tuarumN. et omnium circumstan-
tium quorum tibi fides cognita est. et nota devotio, pro quibus tibi offerimus: vel
qui tibi offerunt hoc sacrificium laudis pro se suis que omnibus pro redemptione
animarum suarum. pro spe salutis et incolumitatis suae. tibique reddunt vota
sua aeterno deo vivo et vero.

Podczas odmawiania każdego z dwóch Memento kapłan zachowuje krótką chwilę
milczenia, jednak bez głośnego wypowiadania imion niezapisanych w mszale.
W tekście Kanonu, został w odpowiednim miejscu umieszczony znak rozszerzonego,
czerwonego „N”. W ten sposób postępują również mszały proweniencji rzymskiej.
W papieskich rubrykach nie znajdujemy jednak uwagi o niewypowiadaniu głośno
imion osób, za które sprawuje się ofiarę mszy, a Innocenty III w swoim komentarzu
do mszy wydaje się zachęcać do wypowiadania ich na głos. Jedyna różnica w tek-
ście tego fragmentu dotyczy „tibique reddunt” — w rzymskich księgach pominięto
„que”. J. Jungmann SJ przekonuje, że wynika to z tradycji rzymskiej, która inaczej
dzieliła tekst Kanonu. U dominikanów zastosowano rozwiązanie poprawne grama-
tycznie. W przeciwnym razie słowa „Tibi reddunt vota sua aeterno Deo vivo et vero”
należałoby połączyć z „communicantes…” w jedno zdanie.

Communicantes et memoriam venerantes. In primis gloriosae semper virginis
Mariae genitricis dei et domini nostri ihesu christi. Sed et beatorum aposto-
lorum ac martyrum tuorum Petri et Pauli. Andree. Iacobi. Iohannis. Thome.
Iacobi. Philippi. Bartholomei. Mathei. Simonis et Thadei. Lini Cleti. Clementis.
Syxti. Cornelii. Cypriani. Laurentii. Grysogoni. Iohannis et Pauli. Cosme et
Damiani. Et omnium sanctorum tuorum quorum meritis precibusque conce-

Por. S.J.P. van Dijk, J.H. Walker, The Ordinal of the Papal Court, dz. cyt., s.  i . Także: Indutus
planeta, V.L. Kennedy [red.], s. .

Por. Ordinarium, dz. cyt., s. , nr . Prototym, f. v.
Por. S.J.P. van Dijk, J.H. Walker, The Ordinal of the Papal Court, dz. cyt., s.  i przypis .
Por. Ordinarium, dz. cyt., s. , nr .
Por. Innocentius III, De sacro altaris mysterio, PL , A.
Por. S.J.P. van Dijk, J.H. Walker, The Ordinal of the Papal Court, dz. cyt., s. .
Por. J. Jungmann SJ, Missarum solemnia, dz. cyt., t. , s. n.





.. Kanon

Dzień Zmienne części Kanonu

W Narodzenie Pańskie wraz z oktawą Communicantes
WObjawienie Pańskie wraz z oktawą, a także w nie-
dzielę w oktawie i w oktawę Objawienia Pańskiego

Communicantes

Od Wielkiej Soboty do oktawy Zmartwychwstania
Pańskiego, gdy msze celebrowane są de octava

Communicantes, Hanc igitur

WeWniebowstąpienie wraz z oktawą, a takżew nie-
dzielę poWniebowstąpieniu i w oktawę tej niedzieli

Communicantes

W wigilię Zesłania Ducha Świętego i przez tydzień
po Zesłaniu Ducha Świętego

Communicantes, Hanc igitur

Tabela .: Zestawienie części zmiennych Kanonu.

das ut in omnibus protectionis tuae muniamur auxilio. Per eumdem christum
dominum nostrum. Amen.

Części zmienne Kanonu — własne Communicantes i Hanc igitur — rzadko wyko-
rzystywano w liturgii dominikańskiej (por. zestawienie zawarte w tabeli ..). Tylko
pięć uroczystości miało własne Communicantes: Narodzenie, Objawienie i Wniebo-
wstąpienie Pańskie wraz ze swoimi oktawami i niedzielami, jeśli wypadały w trakcie
oktawy, Zmartwychwstanie i Zesłanie Ducha Świętego wraz z wigiliami i oktawami
tych świąt. W kwestii różnic w Communicantes nie obserwujemy u kaznodziejów
znaczących odstępstw od praktyki dworu papieskiego. Jedyna rozbieżność dotyczy
pisowni imienia „Chryzogon”: Rzym posługuje się pisownią „Grisochonus”, dominika-
nie „Grysogonus”. Papieskie i dominikańskie rubryki nie zawierają żadnych przepisów
dotyczących tego fragmentu mszy. W szczególności zarówno Memento, jak i Commu-
nicantes w Prototypie nie towarzyszą żadne rubryki dotyczące postawy czy gestów
kapłańskich.Wprawodawstwie kaznodziejów natrafiamy na nie dopierowXVIwieku
w Aktach kapituł generalnych. Czytamy tam, że podczas pierwszej części Kanonu
kapłan trzyma ręce złączone, gdy już uczyni znak krzyża nad darami. Dopiero na
Communicantes rozkłada ręce jak do oracji.

Hanc igitur oblationem servitutis nostrae. sed et cunctae familiae tuae quaesu-
mus domine ut placatus accipias. diesque nostros in tua pace disponas. atque ab
aeterna damnatione nos eripi. et in electorum tuorum iubeas grege numerari.
Per christum dominum nostrum. Amen.

W liturgii dominikanów własne Hanc igitur przypisane zostało tylko do dwóch
uroczystości okresu paschalnego: Zmartwychwstania i Pięćdziesiątnicy. Odmawiano
je również w wigilie i oktawy tych uroczystości. Nie różni się od laterańskiego Hanc
igitur. W tym miejscu warto nadmienić, że w mszale dominikanów tekst Kanonu
zapisany jest tekstem ciągłym. Kolejne części są wyróżnione kapitalikiem, a ich
 „In principio sacri canonis a «Sanctus» usque ad «Memento» inclusive iunctae sint manus, pra-

emissis benedictionibus ad haec dona etc. Post «Memento» autem apertae; similiter in defunctorum
memento principio iungantur, aperiantur in fine, et sic apertis residuum sacri canonis prosequatur.”
MOPH , s. . Blisko sto lat później w Zakonie panuje ten sam zwyczaj. Zmienia się jedynie to, że
kapłan ma wypowiedzieć po cichu imiona papież, biskupa i króla. Por. C. Jasinski OP, Cæremoniale
Missæ, dz. cyt., s.  i .

Do Communicantes nie stosują się zasady prefacji Qui post resurrectionem (por. tabela ..).
Por. S.J.P. van Dijk, J.H. Walker, The Ordinal of the Papal Court, dz. cyt., s. .
Hanc igitur znajduje się w Prototypie na f. r.





. A Ordo missæ maioris altaris

Ilustracja .: Rycina przedstawiająca sposób trzymania hostii podczas słów „accepit panem
in sanctas ac venerabiles manus suas”. Źródło: Quomodo sacerdos se præparare
debet ad Missam w Missale Sacri Ordinis Prædicatorum venerabilis patris fr.
Nicolai Rodulfii eiusdem Ordinis generalis magistri iussu impressum, Romæ
, s. .

zapis rozpoczyna się od nowej linii. Nie znajdziemy w całym tekście żadnej rubryki
poza czerwonymi krzyżykami oznaczającymi błogosławieństwo ofiary. W rzymskim
zapisie przed Communicantes widnieje rubryka: „alinea infra actionem”, która sygna-
lizuje, że tutaj przypada część własna modlitwy, należy ją odmówić z innego miejsca.
Sformułowanie to pochodzi z tradycji sakramentarzy gelazjańskich.

Quam oblationem tu deus in omnibus quaesumus bene✠ dictam. adscrip✠ tam.
ra✠ tam. rationabilem acceptabilemque facere digneris. ut nobis cor✠ pus et
san✠ guis fiat dilectissimi filii tui domini nostri ihesu christi.

W trakcie Quam oblationem celebrans wykonuje pięć znaków krzyża: trzy pierw-
sze z nich wspólnie nad hostią i kielichem, czwarty tylko nad chlebem, a piąty nad
winem. Kolejne znaki krzyża wypadają na słowa: „benedictam, adscriptam, ratam,
Corpus i Sanguis”. W mszale kurii rzymskiej znajdujemy rubryki, które brzmią
inaczej niż dominikańskie, ale mają dokładnie taki sam sens. W zapisie różnicą jest
też fakt, że dominikanie nie używają w przypadku wymienionych słów wielkich liter,
które znajdujemy w mszałach rzymskich z tego okresu. Brak wyraźnej epiklezy
może być zaskoczeniem, o ile nie dysponuje się szerszą wiedzą na temat liturgii śre-
dniowiecznych. Dlatego wydaje się, że warto tutaj wspomnieć, że Kościół zachodni
w tym czasie nie przywoływał mocy Ducha Świętego nad darami ofiarnymi w inny
sposób niż tylko przez znaki wielokrotnego błogosławieństwa hostii i kielicha.

Qui pridie quam pateretur accepit panem in sanctas ac venerabiles manus suas
et elevatis oculis in coelum ad te deum patrem suum omnipotentem tibi gratias
agens. bene✠ dixit. fregit. dedit discipulis suis. dicens.

Przygotowując się do wypowiedzenia słów Ustanowienia, kapłan jest zobowią-
Por. J. Jungmann SJ, Missarum Sollemnia, dz. cyt., t. , s. .
Ordinarium, dz. cyt., s. , nr .
Por. S.J.P. van Dijk, J.H. Walker, The Ordinal of the Papal Court, dz. cyt., s. . Także: Indutus

planeta, V.L. Kennedy [red.], s. .
Por. szczegółowe uwagi na ten temat: J. Jungmann SJ, Missarum Sollemnia, dz. cyt., t. , s. –.





.. Kanon

Ilustracja .: Rycina przedstawiająca sposób trzymania hostii podczas podniesienia. Źródło:
Quomodo sacerdos se præparare debet ad Missam w Missale Sacri Ordinis
Prædicatorum venerabilis patris fr. Nicolai Rodulfii eiusdem Ordinis generalis
magistri iussu impressum, Romæ , s. .

zany — podobnie jak w rycie rzymskim — podczas Qui pridie wytrzeć o nakrycie
ołtarza palec wskazujący i kciuk obu rąk. Zwróćmy uwagę na to, że nie wyciera
palców o korporał, na którym spoczywa hostia. Nie posługuje się w tym celu rów-
nież puryfikaterzem. Po wytarciu palców na słowa „Qui pridie” unosi nieznacznie
hostię, a na „Benedixit” znaczy ją znakiem krzyża. Rubryki nakazują też, by słowa
konsekracji wypowiadał oddzielnie i ze czcią („distincte et cum reverentia”). Ru-
bryka o lekkim uniesieniu hostii i o znaku krzyża pojawia się również w mszałach
rzymskich. Dostrzegamy tu jedynie tę różnicę, że księgi papieskie nakazują unosić
hostię obiema rękoma, a przed podniesieniem nieznacznie się pochylić i chwilę
adorować Ciało Pańskie. Brakuje tej uwagi u dominikanów, pojawia się dopiero
w ich późniejszych mszałach (por. ilustracja .). Nie znajdujemy równie wzmianki
o wzniesieniu wzroku ku niebu, gdy wypowiada się słowa „elevatis oculis in coelum”.

Accipite et manducate ex hoc omnes. Hoc est enim Corpus meum.

Po wypowiedzeniu słów Zbawiciela, celebrans u dominikanów unosi hostię. Opis
podniesienia znajdujemy tylko w jednym z czterech mszałów, które analizują S.J.P.
van Dijk i J.H. Walker. Zwyczaj ten jest stosunkowo nowy. Cystersi przyjęli go
dopiero na kapitule generalnej w  roku, a kartuzi dwanaście lat później.

Dominikańskie rubryki są bardzo dokładne w temacie podniesienia hostii. Zazna-
czają, że kapłan nie odkłada jej na ołtarz zaraz po wypowiedzeniu słów konsekracji,
„lecz nieco się pochylając, dwoma rękoma unosi hostię, tak by móc ją pokazać sto-
jącym z tyłu”. Ordinarium przestrzega następnie, by nie trzymać hostii w górze
Por. Indutus planeta, V.L. Kennedy [red.], s. .
Ordinarium, dz. cyt., s. , nr .
Por. S.J.P. van Dijk, J.H. Walker, The Ordinal of the Papal Court, dz. cyt., s. n.
Por. Indutus planeta, V.L. Kennedy [red.], s. .
Por. S.J.P. van Dijk, J.H. Walker, The Ordinal of the Papal Court, dz. cyt., s. .
Por. J. Jungmann SJ, Missarum Sollemnia, dz. cyt., t. , s. . Tam też znaleźć można uwagi na

temat ewentualnego wcześniejszego wprowadzenia podniesienia. J. Jungmann SJ nie przytacza
jednak świadectw sprzed  rok.

Ordinarium, dz. cyt., s. , nr . Por. ilustracja ..





. A Ordo missæ maioris altaris

zbyt długo, lecz natychmiast złożyć ją z powrotem na ołtarzu. Oczywiście kapłan
nie odwraca się podczas podniesienia, a przepisy dodają jeszcze, że nie odwraca
również hostii. Od momentu podniesienia hostii kapłan ma trzymać złączone palce,
którymi jej dotykał. Nie dziwi nas, że nie ma w tym miejscu mowy o przyklęknięciu
kapłana. Zwyczaj ten w księgach rzymskich pojawia się blisko  lat później, mimo
że był znany wcześniej w różnych miejscach. W trzynastowiecznych księgach
dominikanów wspomina się o tym, że przyklęknąć miał akolita, który zastępował
diakona lub subdiakona, wówczas gdy z braku odpowiedniej liczby braci nie można
było celebrować z pełną asystą. Taki ministrant, choć zajmował miejsce po prawicy
księdza, wcześniej miał się wyspowiadać, a od Sanctus do Agnus Dei klęczeć: „dum
fit confessio et cum dicitur «Sanctus» et «Agnus Dei» a sacerdote, stare debet a dextris
et etiam in genuflexione ad Corpus Domini”.

Simili modo postea quam cenatum est accipiens et hunc preclarum calicem in
sanctas ac venerabiles manus suas. item tibi gratias agens. bene✠ dixit. dedit
discipulis suis. dicens. Accipite. et bibite ex eo omnes. Hic est enim calix sangu-
inis mei. novi et eterni testamenti. mysterium fidei. qui pro vobis et pro multis
effundetur in remissionem peccatorum.

W dominikańskim Ordinarium czytamy, że kapłan, odłożywszy hostię, dotyka
kielich obiema dłońmi, przechyla go, a gdy wypowiada słowa: „acipiens et hunc”, na
krótko unosi go nad mensą. Dopiero później zostanie określoy dokładny sposób
ujmowania kielicha (por. ilustracja .). Powtórnie stawia kielich na ołtarzu i na
słowo „benedixit” czyni nad nim znak krzyża. Nie wypuszcza jednak naczynia z lewej
ręki, gdy prawą je błogosławi. Natychmiast też unosi kielich tak jak poprzednio —
to znaczy na początku tej modlitwy, a nie jak przy podniesieniu — a więc przechyla
go nieznacznie w swoją stronę i kontynuuje słowa Przeistoczenia. Gdy powie: „in
remissionempeccatorum”, odkłada naczynie i okrywa korporałemw sposób, który opi-
saliśmy wyżej. Rzymski zwyczaj jest inny: kapłan trzyma uniesiony kielich w sposób
taki jak u dominikanów, ale stawia go na korporale dopiero przed wypowiedzeniem
słów: „unde et memores”. Rubryki nie wspominają o podniesieniu kielicha, przy-
klęknięciu celebransa po wypowiedzeniu słów Ustanowienia ani nawet o głębokim
ukłonie. Tego typu gesty w liturgii rzymskiej pojawiają się później, bo dopiero od XIV
wieku. Co prawda już w mszale rzymskim spisanym przed rokiem  wspo-
mniane jest podniesienie kielicha po konsekracji: „Hic ostenso calice reponat eum”.
Wydaje się, że jest to najstarsze źródło wskazujące na podniesienie w liturgii o rodo-
wodzie laterańskim. Jednak nawet franciszkanie odrzucali ten gest jeszcze do roku
, a Durandus, pisząc o nim, zaznacza, że choć jest to zwyczaj rozpowszech-
niony, wciąż jest poddawany w wątpliwość. U dominikanów — jak wspomnieliśmy
wcześniej — gest przyklęknięcia nie przyjmie się jeszcze przez długie lata. Na koniec
warto zwrócić uwagę, że podobnie jak o przyklęknięciu, tak i o używaniu dzwonka
w trakcie podniesienia, czy na koniec obrzędu, nie znajdujemy żadnych wzmianek
Na ten temat por. uwagi w: J. Jungmann SJ, Missarum Sollemnia, dz. cyt., t. , s. .
Ordinarium, dz. cyt., s. , nr .
Por. S.J.P. van Dijk, J.H. Walker, The Ordinal of the Papal Court, dz. cyt., s. n. Także: Indutus

planeta, V.L. Kennedy [red.], s. .
Por. J. Jungmann SJ, Missarum Sollemnia, dz. cyt., t. , przypis  i , s. .
Archiwum Santa Maria Maggiore, BB.ii..
S.J.P. van Dijk, J.H. Walker, The Ordinal of the Papal Court, dz. cyt., s. .
Por. S.J.P. van Dijk, J.H. Walker, The Ordinal of the Papal Court, dz. cyt., s. , przypis .
Por. Durandus, Rationale, III, , .





.. Kanon

Ilustracja .: Rycina przedstawiająca sposób trzymania kielicha podczas wypowiadania słów
konsekracji. Źródło: Quomodo sacerdos se præparare debet ad Missam w Mis-
sale Sacri Ordinis Prædicatorum venerabilis patris fr. Nicolai Rodulfii eiusdem
Ordinis generalis magistri iussu impressum, Romæ , s. .

w księgach dominikańskich z XIII wieku. Mimo że taką praktykę wprowadzono już
w  roku u franciszkanów, co było prawdopodobnie spowodowane kopiowaniem
zwyczajów rzymskich, u dominikanów nie znajdujemy jej potwierdzenia.

Hec quotiescumque feceritis in mei memoriam facietis.

Liturgia dominikańska — jak i inne zwyczaje rytu rzymskiego — nie przewidy-
wała podniesienia kielicha. Przeciwnie, kapłan był zobowiązany, by przed słowami
„haec quotiescumque feceritis”, nakryć kielich korporałem, tak jak miało to miejsce
przed słowami Ustanowienia. Takie rozstrzygnięcie — jak wspomnieliśmy wyżej,
inne niż rzymskie — dobitnie oddziela ostatnią formułę konsekracji i przez to wy-
raźniej odnosi ją do obu Postaci, a nie wyłącznie do konsekracji kielicha. W mszale
z Prototypu zdanie to rozpoczyna się kapitalikiem, co dodatkowo podkreśla oma-
wianą cezurę. Dodajmy, że w Prototypie słowa Ustanowienia są zapisane identycznym
pismem, jak reszta Kanonu. Dopiero w późniejszych księgach — w zasadzie dopiero
w dobie druku — słowa konsekrujące ofiarę będą notowane większą czcionką.

W trakcie słów Ustanowienia diakon z prawej, a subdiakon z lewej strony kapłana
klęczą na stopniach ołtarza. Również akolici klęczą — wciąż trzymając zapalone
świece — obok diakona i subdiakona. Asysta pozostaje w tej pozycji aż nastąpi mo-
ment konsekracji wina. Z biegiem lat rubryki uzupełnił zapis mówiący, że akolici
klęczą na stopniu najniższym, a diakon z subdiakonem na najwyższym. Takie ustawie-
nie sprawia, że asysta wraz z kapłanem tworzą jakby wznoszący się trójkąt, którego
Por. tamże, przypis , s. . J. Jungmann SJ również wspomina o XIII wieku, jako o okresie,

w którym wprowadzono dwukrotne użycia dzwonków w trakcie mszy: na Sanctus i na podniesienie.
Por. J. Jungmann SJ, Missarum Sollemnia, dz. cyt., t. , przypis  i , s. .

Najwcześniejszy zapis o wykorzystaniu dzwonków przed Najświętszym Sakramentem znajdujemy
w Constituciones sororum ordinis fratrum predicatorum z  roku. Przytoczone tam ustalenia
dotyczą nawiedzenia chorej siostry z wiatykiem. Wówczas szafarza powinien poprzedzać mię-
dzy innymi ministrant z dzwonkiem. Do XVII wieku nie znajdujemy jednak przepisów, które
nakazywałyby używać dzwonków w mszy konwentualnej. Por. AOP  ( – ), s. .

Por. Ordinarium, dz. cyt., s. , nr. –. Ordinarium mówi o konsekracji Krwi, a nie wina.





. A Ordo missæ maioris altaris

szczytem jest celebrans. W dni kiedy odprawia się mszę święta bez okadzenia,
ministranci od Sanctus do końca Kanonu zajmują miejsca „modo crucis”.

W dni, w które używa się kadzidła, diakon klęczy trzymając trybularz. Bierze go
sobie od akolity, który przygotował kadzidło w czasie offertorium, gdy drugi akolita
zapalał świece. Nie ma określonego sposobu kadzenia. Rubryki nakazują kadzić bez
przerwy odQuam oblationem aż doUnde et memores. Po zakończeniu głównej części
Kanonu akolici stawiają świece z powrotem na stopniach prezbiterium, wówczas
diakon oddaje trybularz akolicie. Kiedy natomiast jest tylko jeden akolita, który może
asystować przy celebracji, wówczas podczas offertorium zapala świece, a następnie
przynosi kadzidło i klęka przy diakonie. Diakon, okadzając Najświętsze Postacie,
unosi nieco tylną część ornatu celebransa w sposób, który został opisany wyżej
w stosunku do przedniej części.

Podczas konsekracji w całym kościele ma panować cisza. Jak pamiętamy, konwent
śpiewał Sanctus jeszcze w trakcie Kanonu. Mszał nakazuje zarówno kapłanowi, jak
i chórowi, by słowa konsekracji oddzielić od śpiewu stosowną chwilą ciszy. Choć
nigdzie w mszale nie jest to wspomniane, należy się domyślać, że chór, naśladując
asystę, również klęczy w czasie konsekracji: od Qui pridie do Unde et momores.
Taka ekstrapolacja byłaby błędem. Otóż, w Konstytucjach z  roku czytamy:
„In ferialibus quoque diebus: iacemus prostrati a «Sanctus» usque ad «Agnus». In
festis uero trium uel nouem lectionum: iacemus prostrati ab eleuatione Corporis
usque ad «Pater noster»”. Konstytucje ogłoszono razem z Prototypem, wobec
tego można zrozumieć brak powtórzenia odpowiedniej wzmianki w Ordinarium.
Zacytowana uwaga pochodzi z rozdziału o inklinacjach i prostracjach. Te ostatnie
nie są opisane dokładnie. Dzięki Cæremoniale A.-V. Jandela OP znamy dwa rodzaje
prostracji: pierwsza („super formas”) polegała na uklęknięciu i zgięciu się w pasie,
tak by głową dotknąć oparcia ławki lub oprzeć głowę na kolanach. Drugi rodzaj,
częściej znany pod nazwą „venia”, polegał na położeniu się na ziemi. W oparciu
o lekturę trzynastowiecznych Konstytucji braci wnioskujemy, że podczas Kanonu
wykonywano prostrację pierwszego rodzaju. Wobec tego w dni zwykłe (należy
się domyślać, że również w te o charakterze pokutnym) chór trwał w prostracji od
Sanctus aż do Agnus Dei. W dni o charakterze świątecznym bracia klęczeli głęboko
pochyleni od podniesienia do Pater noster.

Unde et memores domine nos tui servi. sed et plebs tua sancta. eiusdem christi
filii tui domini dei nostri tam beate passionis. nec non et ab inferis resurrectionis.
sed et in celos gloriose ascensionis. offerimus preclare maiestati tue de tuis
donis. ac datis. Hostiam✠ puram. Hostiam✠ sanctam. Hostiam✠ immaculatam.
Panem✠ sanctum vite eterne. et Calicem✠ salutis perpetue.

Po konsekracji kapłan jest zobowiązany rozłożyć szeroko ręce tak, by rozpostarte
ramiona tworzyły znak krzyża. Zwrócenie uwagi na ten szczegół wskazuje jasno,
Por. Missale s. Ordinis Praedicatorum, dz. cyt., Romae , s. . Rubrykę w oryginalnym brzmie-

niu przytacza jeszcze w  roku C. Jasinski OP, Cæremoniale Missæ, dz. cyt., s. .
Por. Ordinarium, dz. cyt., s. –, nr .
Por. tamże, nr .
Liber constitutionum, AOP  ( – ), s. .
Cæremoniale iuxta Ritum S. Ordinis Fratrum Prædicatorum, A.-V. Jandel, Melines , s. nn.
Liber constitutionum, AOP  ( – ), s. n. Upewnia nas w tym rozstrzygnięciu fakt, że

podczas kapituły w  roku właśnie taki nakaz sformułowali bracia w Aktach: „prostraciones que
fiunt in canone; fiant super formas”. MOPH , s. .

Por. Ordinarium, dz. cyt., s. , nr .





.. Kanon

że chodzi o gest inny niż przy zanoszeniu oracji lub przy Dominus vobiscum. Nie
jest to element celebracji znany wyłącznie dominikanom. Co prawda nie znajdu-
jemy go w rycie rzymskim z XIII wieku, ale będzie stosowany już niespełna sto
lat później. W interesującym nas okresie pojawia się w liturgiach, które w wiekach
średnich poddały się wpływowi rytu ambrozjańskiego. Znajdujemy go również w li-
turgii kartuzów i premonstratensów. Szersze badanie na temat występowania
tego gestu przedstawił również G. Sölch OP. Określenie historii interesującej nas
postawy jest jednak skomplikowane, ponieważ źródła, które by o nim wspominały,
są nader rzadkie, mimo że jest wspomniany nawet w tak istotnym dziele jak Microlo-
gus. Dopiero od rozpowszechnienia się liturgii kaznodziejów i w rytach zależnych
od niej spotykamy częściej gest szerokiego rozłożenia ramion na Unde et memores.
Mimo że celebrans trwał z rozłożonymi rękoma krótko, bo za chwilę miał uczynić
aż pięć znaków krzyża nad ofiarą, jest to ważny element rytu. Wręcz narzuca się
jego wspomniana w rubryce anamnetyczna wymowa, a postrzegany z perspektywy
dramatycznej zdumiewa teatralnością.

Zarówno według mszału rzymskiego jak i predykanckiego w trakcie Unde et
memores kapłan czyni kolejne znaki krzyża, które przypadają na słowa: „Hostiam
puram, Hostiam sanctam, Hostiam immaculatam, Panem sanctum i Calicem salutis”.
Podobnie jak poprzednio, czwarty znak czyniony jest nad Ciałem, piąty nad Krwią
Pańską, a trzy poprzednie nad całą ofiarą. Według dostępnych nam dokumentów
średniowiecznych nic nie wskazuje na to, by kapłan po wykonaniu znaków błogo-
sławieństwa ofiary, powtórnie rozkładał ręce na znak ukrzyżowanego. Późniejsze
źródła wskazują na coś przeciwnego.

Supra que propitio ac sereno vultu respicere digneris. et accepta habere sicuti
accepta habere dignatus es munera pueri tui iusti abel. et sacrificium patriarche
nostri abrahe. et quod tibi obtulit summus sacerdos tuusmelchisedech. sanctum
sacrificium immaculatam hostiam.

Na Supra quæ kapłan rozkłada ręce w sposób zwykły: „extensis more solito mani-
bus”. Wydaje się, że taki właśnie był średniowieczny sposób wykonywania tego
gestu. Najpierw kapłan rozkładał ręce szeroko („extendat brachia plus solito, medio-
criter tamen, usque quo ad signa crucis facienda deponere necesse sit”), następnie
pięciokrotnie błogosławił ofiarę, a na koniec wznosi dłonie w zwyczajnej formie.

Supplices te rogamus omnipotens deus. iube hec perferri per manus sancti
angeli tui in sublime altare tuum in conspectu divine maiestatis tue. ut quotquot
ex hac altaris participatione sacro sanctum filii tui Cor✠ pus et San✠ guinem
sumpserimus omni bene✠ dictione celesti et gratia repleamur. Per eumdem
christum dominum nostrum. Amen.

Por. S.J.P. van Dijk, J.H. Walker, The Ordinal of the Papal Court, dz. cyt., s. . J. Jungmann SJ
wskazuje źródła, które sugerują, że ten gest był obecny w Rzymie w VII/VIII wieku, a po długiej
przerwie pojawił się ponownie w wieku XVI. Por. J. Jungmann SJ, Missarum Sollemnia, dz. cyt., t.
, przypis , s. .

Por. W. Bonniwell OP, A History of the Dominicain Liturgy…, dz. cyt., s. .
Por. A. King, Liturgies of the religious orders, dz. cyt., s. .
G.G. Sölch OP, Die Anfänge der Dominikanerliturgie, dz. cyt., s. n.
Por. Micrologus, PL , C-D.
C. Jasinski OP, Cæremoniale Missæ, dz. cyt., s. . Zastanawiające jest jednak, dlaczego C. Ja-

sinski OP, opisując wcześniej szersze niż zwyczajne rozłożenie rąk, pisze: „brachia plus solito
mediocriter tamen et non per modum Crucis extendat”, tamże.

Ordinarium, dz. cyt., s. , nr .





. A Ordo missæ maioris altaris

Dominikanin, odmawiając Supplices te rogamus, skłania się głęboko, krzyżując
ręce na piersiach. Ordinarium — jak już wielokrotnie mogliśmy zwrócić uwagę, jest
bardzo precyzyjne i tym razem — nakazuje, by lewe ramię kładł pod prawym. Trwa
pochylony aż do słów „Ex hacAltaris participatione”. Gdy się prostuje, jeden raz całuje
ołtarz po prawej stronie kielicha. Następnie na „Corpus” czyni znak krzyża nad hostią,
na słowo „Sanguinem” wykonuje ten sam gest nad kielichem, a na „benedictione”
czyni trzeci znak krzyża „przed swą twarzą”. Rzymski zwyczaj był analogiczny,
a różnice i w tej części Kanonu są niewielkie. Celebrans ma się wyprostować już
na słowa „ut quotquot” i wówczas pocałować ołtarz. Mszał laterański nie zaznacza,
z której strony. Nieco później zmianę w tym zwyczaju wprowadzą franciszkanie,
którychmszał nakazuje skłonić się po słowach „immaculatam hostiam” w Supra quæ,
natomiast wyprostować się w tej samej chwili co u dominikanów. Wszystkie intere-
sujące nas mszały spisane po  roku wspominają o pocałunku ołtarza i o znakach
krzyża wykonywanych nad hostią, kielichem i na ciele celebransa. Tylko dominikanie
używają frazy „przed twarzą”, ale domyślamy się, że oznacza ona to samo, co rzymskie
i franciszkańskie „signet se”. Zbieżność praktyki rzymskiej i dominikańskiej w tej
części mszy jest istotna. Według J. Jungmanna SJ praktyka gestów błogosławieństwa
i pocałunku ołtarza podczas Supplices te rogamus nie była ujednolicona w liturgii
Kościoła Zachodniego przez całe średniowiecze. Zbieżność zwyczajów jest więc
istotną wskazówką w próbie sformułowania odpowiedzi na pytanie o źródła liturgii
dominikańskiej. W analizie przedstawionej przez G. Sölcha OP czytamy, że zwy-
czaj pocałunku ołtarza i znaków błogosławieństwa znajduje się również w księgach
cystersów, kartuzów i premonstratensów.

Memento etiam domine famulorum famularumque tuarum qui nos preces-
serunt cum signo fidei et dormiunt in somno pacis. N. Ipsis et omnibus in
christo quiescentibus locum refrigerii lucis et pacis ut indulgeas deprecamur.
Per eumdem christum dominum nostrum. Amen.

Drugie Memento z mszału kaznodziejów różni się w dwóch istotnych miejscach
od modlitwy w wersji laterańskiej. Po pierwsze dominikanie przewidują, że ewentu-
alne wspomnienie imion zmarłych (wypowiedziane w myśli) nastąpi po słowach:
„in somno pacis”. Rzymskie mszały notują „N” w tym miejscu, które znamy ze współ-
czesnje praktyki: po „famularumque”. Po drugie mszał dominikański opuszcza słowo
„Domine” po „ipsis”. Jest to naturalna konsekwencja pierwszej zmiany, która sprawia,
że wtrącenie zwrotu do Boga w tym miejscu nie brzmiałoby naturalnie. Zwróćmy
uwagę, że wymienienie imion zmarłych w liturgii mszy u dominikanów odbywa się
w tym momencie, w którym współczesne rubryki przewidują chwilę ciszy, by można
było dołączyć w myślach imiona zmarłych. Nie jest to zwyczaj stworzony przez do-
minikanów. Kaznodzieje i tym razem przejmują tradycję, którą pielęgnowało wiele
Por. Ordinarium, dz. cyt., s. , nr .
Por. S.J.P. van Dijk, J.H. Walker, The Ordinal of the Papal Court, dz. cyt., s. .
Por. S.J.P. van Dijk, J.H. Walker, The Ordinal of the Papal Court, dz. cyt., s. . Pokłon jest

wykonywany w tym samym momencie, w którym opisują go mszał dominikański i rzymski. Tylko
rubryka wykorzystuje inne sformułowanie. Zwyczaj pokłonu jest wcześniejszy. Por. Innocentius III,
Ordo missæ, PL , C.

Por. J. Jungmann SJ, Missarum Sollemnia, dz. cyt., t. ., s. n.
Por. G.G. Sölch OP, Die Anfänge der Dominikanerliturgie, dz. cyt., s. n.
Por. uwagi poczynione na s.  niniejszego opracowania.





.. Kanon

zakonów. W szczególności te, które już wielokrotnie okazały się źródłem zwyczajów
dominikańskich.

Nobis quoque peccatoribus famulis tuis de multitudine miserationum tuarum
sperantibus. partem aliquam et societatem donare digneris cum tuis sanctis
apostolis et martyribus. cum Iohanne. Stephano. Mathia. Barnaba. Ignatio. Ale-
xandro. Marcellino. Petro. Felicitate. Perpetua. Agatha. Lucia. Agnete. Caecilia.
Anastasia. Et omnibus sanctis tuis. intra quorum nos consortium non estimator
meriti. sed venie quaesumus largitor admitte. Per christum dominum nostrum.

Nobis quoque zostało zapisane odmiennie w mszale rzymskim i dominikańskim.
Kaznodzieje oddzielili przez znak kapitalika tę część modlitwy od „Per quem”, czego
nie zanotowanow księgach laterańskich. Dodatkowowmszale rzymskim przedNobis
quoque pojawia się rubrykamówiąca, że kolejną część należy odmówić podniesionym
nieco głosem. Nie znajdujemy podobnego wskazania wmszale kaznodziejów. Obie
tradycje przekazują natomiast zwyczaj, na mocy którego wypowiadanym słowom
towarzyszy gest uderzenia się w piersi. Rękopisy używają odmiennych słów na opisa-
nie gestu: „percutiat” — rzymskie, „tundat” — dominikańskie. Mimo że określenie
z Prototypu ma mocniejsze znaczenie („uderzać”, a nie „potrącać”), to jednak chyba
rzymskie księgi bardziej adekwatnie opisują gest księdza. Ponieważ kapłan podczas
modlitwy uderza się dłonią, której nie składa w pięść, a jedynie trzema ostatnimi
palcami dotyka klatki piersiowej. Pamiętamy bowiem, że kciuk i palec wskazujący są
złączone od momentu, w którym kapłan dotykał Ciała Pańskiego.

Zwyczaj uderzania się w pierś podczas Nobis quoque był stosunkowo młody
w czasach, gdy dominikanie opracowywali swój ryt. W nielicznych miejscach wy-
konywano ten gest potrójnie. Dominikanie zaczerpnęli go z tych samych źródeł,
z których pochodzi większość liturgicznych zwyczajów Zakonu: od premonstra-
tensów, cystersów lub kartuzów. Dziwi jednak fakt, że w liturgii kaznodziejów
brakuje „podniesienia głosu” na słowa „Nobis quoque peccatoribus”, którym towarzy-
szyło uderzenie się w piersi. Wypowiedzenie tych słów głosem silniejszym i przez to
bardziej słyszalnym było powszechną praktyką w Kościele wieków średnich. Tylko
cystersi w swoich księgach mszalnych nie wspominają o tym zwyczaju. Wydaje
się, że dzięki tej rubryce możemy wskazać najbardziej prawdopodobne źródło do-
minikańskiego sposobu odmawiania Kanonu, drugim są prawdopodobnie zwyczaje
premonstratensów. Wniosek ten wynika stąd, że gdy dominikanie nie stosują się do
zwyczajów jednych, zastępują je zwyczajami drugich.

Per quem hec omnia domine semper bona creas. Sancti✠ficas. Viui✠ficas.
Bene✠ dicis et prestas nobis. Per✠ ipsum. Et cum✠ ipso. Et in✠ ipso est. tibi
deo patri✠ omnipotenti. in unitate✠ spritus sancti. omnis honor et gloria.

Zwróćmy najpierw uwagę, że Per quem i Per ipsum w mszałach z XIII wieku są
połączone w jedną modlitwę. Podczas tej rozbudowanej doksologii kapłan wykonuje
w sumie osiem znaków krzyża. Pierwsze trzy przypisane są do słów: „sanctificas, vivi-
Por. J. Jungmann SJ, Missarum Sollemnia, dz. cyt., t. ., s. –. W szczególności odniesienia

do źródeł w przypisach:  – ,  i .
Por. S.J.P. van Dijk, J.H. Walker, The Ordinal of the Papal Court, dz. cyt., s. .
Por. J. Jungmann SJ, Missarum Sollemnia, dz. cyt., t. ., s.  – .
Por. G.G. Sölch OP, Die Anfänge der Dominikanerliturgie, dz. cyt., s. .
Por. tamże, s. .
Por. tamże.





. A Ordo missæ maioris altaris

Ilustracja .: Rycina przedstawiająca sposób trzymania hostii i kielicha podczas wypowiada-
nia słów „Per Ipsum”. Źródło: Quomodo sacerdos se præparare debet ad Missam
w Missale Sacri Ordinis Prædicatorum venerabilis patris fr. Nicolai Rodulfii
eiusdem Ordinis generalis magistri iussu impressum, Romæ , s. .

ficas, benedicis”. W liturgii predykantów każdy z nich czyniony jest nad całą ofiarą.
Kapłan wciąż ma złączone palce, którymi dotykał hostii podczas Ustanowienia. Wo-
bec tego błogosławi ofiarę, składając dłoń inaczej niż przed konsekracją. Przed Per
ipsum celebrans odkrywa kielich, zdejmując z niego część korporału, która okrywa go
od „Haec quotiesqumque feceritis”. Chwyta kielich lewą dłonią za podstawę, w prawej
ręce natomiast unosi hostię (por. ilustracja .).

Kapłan trzyma święte postaci po to, by hostią wykonywać kolejne znaki krzyża
nad kielichem. Każdy z nich jest precyzyjnie opisany. Pierwszy przy słowach „per
ipsum” czyni się od jednego brzegu kielicha do drugiego („a labio ad labium”). Drugi
wykonuje się głębiej w czaszy kielicha, przypisany jest do słów „cum ipso”. Kolejny
wykonuje się jeszcze głębiej w kielichu przy słowach „in ipso”. Ostatnie dwa znaki
krzyża przypisane są do wspomnienia osób Boskich. Podczas wypowiadania słów
„Deo Patri” krzyż wykonuje się na zewnątrz kielicha — pomiędzy podstawą a czaszą.
W końcu ostatni gest błogosławieństwa wyznaczono na słowa „Spiritus Sancti”, gdy
wykonuje się krzyż przed stopą kielicha— niżej niż poprzedni. Zarówno grafia
zapisu, jak i przebieg obrzędu wskazują, że jest to jedna ceremonia. Pewnej cezury
można dopatrywać się co najwyżej w geście odsłonięcia kielicha.

Obrzęd związany zPer quem był identyczny z tradycją laterańską. Równieżwmszy
papieskiej wykonywano osiem znaków krzyża: trzy pierwsze dłonią, a kolejne Cia-
łem Pańskim. Rubryki mszałów rzymskich są jednak mniej precyzyjne. Nakazują,
by kolejne gesty błogosławieństwa wykonywać „nad Krwią”, a dwa ostatnie „przed
kielichem”.

Porównując rubryki Humberta z domniemanymi źródłami liturgii dominikań-
skiej, przy opisie znaków krzyża natrafiamy na bardzo wyraźne różnice. Po pierwsze
kartuzi od Per ipsum wykonują trzy, a nie pięć znaków krzyża. Cystersi pomijają
czwarty z pięciu „dominikańskich” znaków krzyża. Premonstratensi stosują się do
zwyczaju pięciokrotnego błogosławienia kielicha, ale cztery pierwsze znaki krzyża
Por. Ordinarium, dz. cyt., s. , nr .
Por. Ordinarium, dz. cyt., s. , nr .
Por. S.J.P. van Dijk, J.H. Walker, The Ordinal of the Papal Court, dz. cyt., s.  i .





.. Kanon

wykonują nad nim, a dopiero piąty przed kielichem. Żaden z wymienionych zakonów
nie stosuje takiego zwyczaju, jaki spotykamy u kaznodziejów. Według J. Jung-
manna SJ od XI wieku sukcesywnie powiększa się liczba znaków krzyża wykonywana
w tej części Kanonu. Dominikanie, którzy tworzą swój zwyczaj w połowie XIII wieku,
do czterech poprzednich gestów dodają piąty.

Per omnia secula seculorum.

Na koniec Kanonu celebrans odkłada hostię i zakrywa powtórnie kielich korpo-
rałem. Wówczas z rękoma złożonymi na ołtarzu śpiewa: „Per omnia saecula saeculo-
rum”. Śpiew wykonuje na melodię konkluzji oracji, dlatego w mszale przewidziano
zakończenie uroczyste i proste. Chór odpowiada: „Amen”. Jak widzimy, w mszale
z Prototypu brakuje tak zwanego „małego podniesienia”, o którym świadczą mszały
rzymskie. Czytamy w nich: „cum dextera manu tenens hostiam et calicem parum
erigat cum utraque manu”. Na Lateranie dopiero po słowach „przez wszystkie
wieki wieków” stawiano kielich i przykrywano go palką. Zwyczaj przeciwny sto-
sowany przez dominikanów odnajdujemy w niektórych diecezjach francuskich

i u premonstratensów. Cystersi postępują zgodnie ze zwyczajem rzymskim. Oni też
wykorzystują diakona do podtrzymania rąk celebransa, co stanie się powszechne
w wiekach późniejszych. Dominikanie jednak nigdy nie przyjęli zwyczaju małego
podniesienia, nawet w wieku XVII, kiedy w liturgii kaznodziejów obowiązywały już
dodatkowe przyklęknięcia, pokłony i podniesienie kielicha, wciąż nie wspomina się
małego podniesienia.

Jak dotąd pominęliśmy jedną z zasadniczych kwestii dramatycznych dotyczących
Kanonu — odmawianie modlitwy ściszonym głosem. Na ten temat bowiem nie znaj-
dujemy w Prototypie żadnej uwagi przy opisie mszy konwentualnej. Jeden raz kiedy
wspomina się o „submissa voce”, przepis dotyczy mszy prywatnych. Rubryka ustala,
że całą mszę prywatną odmawia się ściszonym głosem, tak jednak, by stojący wokół
mogli usłyszeć jej słowa. Tylko modlitwa eucharystyczna ma być wypowiedziana na
tyle cicho, by nikt nie mógł zrozumieć jej słów:

In voce mediocritatem servet, ne nimis alte clamando conturbet alios celebrantes,
vel nimis submisse dicendo non audiatur. Canonem sic submisse dicat quod
intelligi non possit a circumstantibus.

Dlaczego nie znajdujemy podobnej rubryki w opisie mszy konwentualnych, której
celebracja była wzorcemdlamszymniejszego ołtarza?Możliwe, że praktyka odmawia-
nia Kanonu szeptem była na tyle umocniona, że nie było konieczne wspominać o niej
Por. dokładną analizę tego zagadnienia w: G.G. Sölch OP, Die Anfänge der Dominikanerliturgie, dz.

cyt., s. .
Por. J. Jungmann SJ, Missarum Sollemnia, dz. cyt., t. ., s.  – . W szczególności przypisy:

–. Wydaje się jednak, że dominikanie nie wprowadzają innowacji. Zwyczaj czynieniu pięciu
znaków krzyża był znany od początku XIII wieku, a pierwsze źródło, w którym został opisany, jest
jeszcze wcześniejsze, bo z przełomu wieków XI i XII. Rozwój tego gestu u dominikanów próbuje
opisać również G.G. Sölch OP w: Die Anfänge der Dominikanerliturgie, dz. cyt., s. n.

Por. uwagi na s.  niniejszego opracowania.
S.J.P. van Dijk, J.H. Walker, The Ordinal of the Papal Court, dz. cyt., s. .
Por. G.G. Sölch OP, Die Anfänge der Dominikanerliturgie, dz. cyt., s. . W szczególności przypis

.
Por. Usus antiquiores Ordinis Cisterciensis, PL , D – A.
Por. J. Jungmann SJ, Missarum Sollemnia, dz. cyt., t. ., s. n.
Por. C. Jasinski OP, Cæremoniale Missæ, dz. cyt., s. .
Ordinarium, dz. cyt., s. , nr .





. A Ordo missæ maioris altaris

dodatkowo. Faktem jest, że już od IX wieku znajdujemy na ten temat coraz liczniejsze
świadectwa. Niemniej ani w przytaczanych księgach rzymskich, ani u cystersów
nie znajdujemy wyraźnej rubryki nakazującej wypowiadać szeptem słowa modlitwy
eucharystycznej. Mimo że takie wskazania dotyczą sekrety. Owszem, w komentarzu
papieża Innocentego III znajdujemy odpowiednie wyjaśnienie i bezwzględny nakaz
cichego odmawiania słów Kanonu. Można więc założyć, że nikt nie odważyłby się
odmawiać na głos modlitwy eucharystycznej. Najbardziej jednak zastanawia fakt,
że w trzysta lat po ustanowieniu rytu kaznodziejów ( rok) w Aktach kapituł
generalnych znajdujemy zapis: „Consecrationis verba sicut et totus canon non alta
voce, ut quibusdam est usus contra multorum capitulorum immo et conciliorum
decreta, submissa voce dicantur”. Co więcej, w  roku polecenie to zostało
powtórzone. Czy należy mniemać, że było konieczne sformułowania przytoczonego
zakazu, ponieważ był to czas eksperymentów liturgicznych sprzecznych z „dekretami
wielu synodów i kapituł”, czy raczej dlatego, że próbowano zmienić wcześniejszą
tradycję? W oparciu o badane przez nas źródła trudno rozstrzygnąć tę kwestię jed-
noznacznie. Skłaniamy się jednak ku tezie, że w XIII wieku u dominikanów Kanon
w całości był wypowiadany głosem ściszonym. Słyszeli go co najwyżej ministranci,
znajdujący się bezpośrednio przy kapłanie.

.. P

W kolejnych punktach omówimy dwie ostatnie i najkrótsze części mszy sprawowanej
w rycie dominikańskim. Podobieństwo elementów składających się na Postulationes
i Gratiarum actiones do wcześniej już omówionych obrzędów pozwoli nam często
skracać poniższy wywód.

... Pater noster

Wezwanie „Oremus” rozpoczyna szóstą część celebracji. Słowu nie towarzyszy tym
razem ani obrót w stronę konwentu, ani gest uniesienia rąk. Jest to bowiem jedynie
pierwsze słowo dłuższej zachęty: „Præceptis salutaribus moniti et divina institutione
formati audemus dicere”. Następującą po wezwaniu modlitwę Ojcze nasz kapłan
odmawia sam aż do słów „Sed libera nos a malo”, które śpiewa chór. Na koniec cele-
brans odpowiada ciszej „Amen”. Nie jest możliwe wywiedzenie powyższej formy
Pater noster z zapisu modlitwy znajdującego się w Missale na folio r. Nie zostały
w nim wykorzystane znaki podwójnej pauzy, a kapitaliki rozpoczynające kolejne frazy
mają inne znaczenie niż w śpiewach psalmów i ordinarium. Sposób odmawiania
mszalnego Ojcze nasz dostarczają rubryki, spisane na początku mszału głównego
ołtarza. Nie jest jasne, dlaczego w tym miejscu zapis muzyczny nie jest precyzyjny.
Niejednoznaczność zapisu nie przekreśla wcześniej sformułowanych zasad jego in-
terpretacji. Stosując konsekwentnie reguły notacji muzycznej, należy wyciągnąć
Pierwsze z nich pochodzi od diakona Florusa (†). Por. M. Szablewski, Msza bez ludu. Znak

jedności czy podziału?, dz. cyt., s. .
Por. Innocentius III, De sacro altaris mysterio, PL , C–D.
MOPH , s. .
Wielość trzynastowiecznych źródeł nakazujących taki sposób odmawiania modlitwy eucharystycz-

nej dostępnych na obszarze całego Kościoła zachodniego wydaje się wystarczającym dowodem
w tej kwestii. Por. J. Jungmann SJ, Missarum Sollemnia, dz. cyt., t. ., s. n.

Por. Ordinarium, dz. cyt., s. , nr .





.. Postulationes

następujący wniosek: kapłan śpiewa całą modlitwę, która zanotowana jest dla niego
w mszale. Wezwanie „Oremus” i dalsze słowa nie zostały oddzielone od wcześniej-
szych. Missale notuje je na tej samej czterolinii, na której zapisane jest zakończenie
Kanonu („Per omnia sæcula sæculorum. Amen”. Chór — na mocy dodatkowych prze-
pisów — dołącza się do jego śpiewu na ostatnie zdanie Pater noster. Wiemy, że taki
sposób odmawiania Ojcze nasz obowiązywał prawdopodobnie w całym Kościele
Zachodnim.

Pater noster zostało zanotowane w dwóch wariantachmelodycznych: uroczystym
i zwykłym. Obie melodie skomponowane są w tym samym modus. Nie różnią się
bardzo od siebie, melodia uroczysta jest tylko nieco bardziej zdobną wersją melodii
codziennej. Dodatkowe dwunutowemelizmaty pojawiają się jedynie w dwóch frazach:
„sanctificetur nomen tuum” oraz „sicut in caelo et in terra”. Chór w obu wariantach
śpiewa ostatnią frazę modlitwy na tę samą melodię.

... E Libera nos

Liturgia dominikańska, zarówno trzynastowieczna jak i późniejsza, zna tylko jeden
embolizm. Kapłan recytował modlitwę, a od słów „Per omnia” śpiewał, korzysta-
jąc z melodii oracji. Konwent odpowiadał: „Amen”. Tekst embolizmu w księgach
dominikanów jest identyczny z rzymską wersją modlitwy.

Libera nos quesumus domine ab omnibus malis preteritis presentibus et futuris.
et intercedente beata et gloriosa semper virgine dei genitrice Maria et beatis
apostolis tuis Petro et paulo. atque Andrea cum omnibus sanctis. Da propitius
pacem in diebus nostris. ut ope misericordie tue adiuti et a peccato simus semper
liberi et ab omni perturbatione securi. Per eundem dominum nostrum ihesum
christum filium tuum qui tecum vivit et regnat in unitate spiritus sancti deus.
Per omnia secula seculorum. Amen.

W trakcie powyższej modlitwy subdiakon oddawał odkrytą patenę diakonowi.
Ten, nie posługując się już żadnym welonem, przyjmował ją i przekazywał cele-
bransowi na słowa: „Da propitius pacem”. Jak zazwyczaj w momentach przekaza-
nia kapłanowi jakiegoś przedmiotu, tak i tym razem diakon całuje dłoń prezbitera.
W przypadkach gdy subdiakonowi nie powierza się pateny (por. uwagi na stronie
), wówczas diakon bezpośrednio przekazuje ją kapłanowi. Gdy subdiakon
odda patenę, wówczas wraz z jednym z akolitów składa z szacunkiem welon, któ-
rego nie będzie więcej potrzebował. Ryt dominikański nakazuje kapłanowi uczynić
znak krzyża pateną, a następnie pocałować ją i odłożyć na ołtarz poza korporałem.
Wzmianka o odłożeniu pateny „seorsum a corporali” odróżnia ryt dominikański
od cysterskiego i premonstrateńskiego. Pierwszy z nich nakazywał odłożyć patenę
Por. J. Jungmann SJ, Missarum Sollemnia, dz. cyt., t. , s. . Także: Innocentius III, Ordo missæ,

PL , B. Choć źródła nie zawsze są w tym względzie jednoznaczne. Por. Durandus, Rationale,
IV, , . W przepisach liturgicznych cystersów nie jest wyraźnie powiedziane, że chór kończy
Pater noster wraz z kapłanem. Niemniej w opisie mszy „Sed libera nos a malo” jest wyszczególnione
jako osobna fraza. Por. Usus antiquiores Ordinis Cisterciensis, PL , A.

Por. Prototyp, f. r.
Por. Ordinarium, dz. cyt., s. , nr .





. A Ordo missæ maioris altaris

Ilustracja .: Rycina przedstawiająca sposób ujmowania pateny wmszy cichej, gdy nie podaje
jej celebransowi diakon. Źródło: Quomodo sacerdos se præparare debet ad
Missam w Missale Sacri Ordinis Prædicatorum venerabilis patris fr. Nicolai
Rodulfii eiusdem Ordinis generalis magistri iussu impressum, Romæ , s.
.

pod, a drugi na korporał. W rycie rzymskim na początku XIII wieku przekazanie
pateny następowało później niż u dominikanów, ponieważ dopiero po słowach „ab
omni perturbatione securi”. Wydaje się jednak, że Indutus planeta Haymona z Fa-
versham przyspieszyła ten obrzęd na słowa „da propitius pacem”. Wtedy kapłan
żegnał się pateną i kładł na niej hostię, odkrywał kielich i hostię łamał. Po odmó-
wieniu kolejnej części embolizmu: „Qui tecum vivit et regnat in unitatae Spiritus
Sanctus” z pozostającej w lewej dłoni połówki hostii odłamywał kolejną część, którą
ponownie odkładał na patenie. Z cząstką pozostającą w dłoni wyciągał rękę nad
kielich i odmawiał ostatnie zdanie modlitwy.

W rycie kaznodziejów w czasie gdy celebrans łamał hostię, patena leżała poza
korporałem. W trakcie embolizmu dochodzi również do podziału hostii, który w Pro-
totypie jest opisany detalicznie — nawet dokładniej niż streszczony opis z mszałów
rzymskich z XIII wieku. Do opisu dołączono ponadto dwa schematyczne rysunki,
które miały zobrazować podział. Według rubryk łamanie hostii należy przeprowa-
dzić w następujący sposób: podczas słów „ab omni perturbatione securi” celebrans
odsłania kielich, a następnie podnosi hostię z korporału. Mówiąc „per eundem”, dzieli
hostię najpierw na dwie części wzdłuż pionowej osi. Następnie część, którą trzyma
w prawej dłoni obraca prostopadle do drugiej połowy hostii, chwyta ją również lewą
ręką i łamie (por. ilustracja .). Nie powinien w trakcie tej czynności dotykać złama-
nia. Dwie części hostii, które trzyma w lewej ręce, pozostaną w niej aż do momentu
komunii kapłana. Trzecią częścią, która pozostała w prawej dłoni, wykonuje trzy
znaki krzyża na słowa: „Pax ✠Domini, sit ✠ semper, vobis✠ cum”. Pierwszy z nich
kreślony jest wewnątrz kielicha, kolejne prawdopodobnie również, ale rubryki nie są
 „Sacerdos acipiens patenam ponat eam sub corporali. Quos si talis missa fuerit, in qua conventus

vadit ad pacem, ponat eam super corporale”. Usus antiquiores Ordinis Cisterciensis, PL , B.
 „Sacerdos accepta patena se consignans super corporale eam deponat”. M. Waefelghem, dz. cyt., s.

n.
Por. Indutus planeta, V.L. Kennedy [red.], s. .
Por. S.J.P. van Dijk, J.H. Walker, The Ordinal of the Papal Court, dz. cyt., s. n.
Por. Prototyp, f. v.





.. Postulationes

Ilustracja .: Ryciny przedstawiają sposób ujęcia i łamania hostii zgodne ze zwyczajemkazno-
dziejów. Źródło: Quomodo sacerdos se præparare debet ad Missam w Missale
Sacri Ordinis Prædicatorum venerabilis patris fr. Nicolai Rodulfii eiusdem
Ordinis generalis magistri iussu impressum, Romæ , s.  i .

w tym miejscu wystarczająco precyzyjne. Także w rycie rzymskim obrzęd kończy
się w ten sposób: kapłan wykonuje znaki krzyża nad kielichem. Rubryki laterańskie
nie wspominają, by robił to „intra calicem”.

... Agnus Dei

„Pax Domini sit semper vobiscum” kapłan wygłasza, śpiewając. Chór odpowiada: „Et
cum spiritu tuo”.W trakcie dialogu celebranswciąż jest zwrócony twarzą nawschód —
przecież w tym czasie kreśli znaki krzyża hostią nad kielichem. Po wezwaniu asy-
sta ustawia się tak, jak do odmawiania Sanctus: diakon z jednym akolitą po lewej,
a subdiakon z drugim akolitą po prawej stronie. Recytują wspólnie z prezbiterem trzy-
krotneAgnus Dei. Wmszach za zmarłych zamiast „miserere nobis” mówi się „dona eis
requiem”, a za trzecim razem — w miejsce „dona nobis pacem” — dodaje się jeszcze
„sempiternam”. Reguła ta obowiązuje również chór, gdy będzie śpiewał Agnus Dei.
WGraduale znajdziemy odpowiedni śpieww ordinarium namsze pro defunctis (folio
v). Każde z trzech kolejnych wezwań Agnus Dei rozpoczyna kantor lub kantorzy,
a kontynuują je oba chóry naprzemiennie. Jest to najbardziej prawdopodobna prak-
tyka wykonawcza śpiewu, mimo że można domyślać się innych, a trzynastowieczne
rubryki (poza zapisem muzycznym) nie dostarczają wystarczających wyjaśnień. Taką
interpretację potwierdza C. Jasinski OP, który wprost mówi o wykonaniu śpiewu
alternatim podczas mszy konwentualnych. Wobec czego możemy sformułować
ogólną zasadę, że wszystkie śpiewy składające się na uroczyste ordinarium missæ
rozpoczynał kantor lub kantorzy, a kontynuował je konwent w dialogu na dwa chóry.

Nie jest jednak jasne, kiedy dokładnie rozpoczynał się śpiew Agnus Dei. Choć nie
jest to powiedziane explicite, można przypuszczać, że kantor intonował ten śpiew
wówczas, gdy recytowała go asysta z celebransem. To znaczy, zaraz po odpowiedzi
Por. Ordinarium, dz. cyt., s. , nr .
Por. S.J.P. van Dijk, J.H. Walker, The Ordinal of the Papal Court, dz. cyt., s. . Cystersi przeciwnie,

znów okazują się prawdopodobnym źródłem dominikańskiego zwyczaju. Por. PL , B.
Por. C. Jasinski OP, Cæremoniale Missæ, dz. cyt., s. .





. A Ordo missæ maioris altaris

Ilustracja .: Rycina przedstawiająca sposób trzymania świętych postaci podczas Agnus Dei.
Źródło: Quomodo sacerdos se præparare debet ad Missam w Missale Sacri
Ordinis Prædicatorum venerabilis patris fr. Nicolai Rodulfii eiusdem Ordinis
generalis magistri iussu impressum, Romæ , s. .

chóru „et cum spiritu tuo”. Takie rozstrzygnięcie upodabniałoby wykonanie Agnus
Dei do śpiewu Sanctus, który rozpoczynano wraz z asystą, a kończono znacznie
później. W tym wypadku koniec śpiewu przypadał na moment, gdy bracia przeka-
zywali sobie znak pokoju. Średniowiecze znało taką praktykę. Dość często Agnus
Dei towarzyszyło przekazywaniu znaku pokoju. W rubrykach zawartych w mszale
dominikanów czytamy o wzajemnym powiązaniu śpiewu i obrzędu. Mianowicie
bracia przekazują sobie znak pokoju tak długo, aż nie skończy się śpiew Agnus Dei.
Zwróćmy uwagę, że dominikańskie wykorzystanie Agnus Dei nie było całkowicie
zgodne z tradycyjnym przeznaczeniem śpiewu. Pierwotnie przewidziany był jako
antyfona, którą wykonywano wyłącznie podczas łamania chleba. Na przestrzeni
historii liturgii rzymskiej zmieniła się jednak funkcja antyfony Agnus Dei, czego ślad
noszą zarównomszały z XIII wieku jak i komentarze ówczesnych liturgistów. Na przy-
kład, Innocenty III zaznacza, że ze względu na wcześniejszą tradycję w księgach
laterańskich notuje się ten śpiew z trzykrotnym powtórzeniem „miserere nobis”.
Tradycja, na którą się powołuje, jest uprzednia w stosunku do łączenia Agnus Dei
i przekazania znaku pokoju. Połączenie obrzędów pokoju i śpiewu spowodowało,
że zmieniono ostatnie z trzech wezwań i dodano do niego „dona nobis pacem”. Już
Innocenty dostrzega rozbieżność pomiędzy księgami a praktyką, stwierdza bowiem,
że śpiewu z trzykrotnym „miserere nobis” nie wykonuje się wszędzie. Faktycznie
dowodem tego są niewiele później powstałe księgi franciszkanów, którzy przyjmu-
jąc ryt rzymski, nieznacznie go zmodyfikowali i w Kyriale notują trzecie wezwanie
śpiewu ze słowami: „dona nobis pacem”. Świadectwo papieża dowodzi pośrednio,
że dominikanie postępują w ślad za współczesnym sobie zwyczajem: Agnus Dei łączą
nie tyle z łamaniem hostii, ile ze znakiem pokoju. Innocenty dodaje jednak jeszcze
Por. G.G. Sölch OP, Die Anfänge der Dominikanerliturgie, dz. cyt., s. .
Por. Ordinarium, dz. cyt., s. , nr .
Por. A new dictionary of liturgy and worship, [red.] J. G. Davies, London , s. .
Por. Innocentius III, De sacro altaris mysterio, PL , C.
Dokładnie taki zapis znajdujemy w jeszcze później spisywanych mszałach laterańskich. Por. S.J.P.

van Dijk, J.H. Walker, The Ordinal of the Papal Court, dz. cyt., s. .
Por. tamże, przypis .





.. Postulationes

jedną uwagę, której potwierdzenia nie znajdujemy w żadnym znanym nam mszale
z okresu. Stwierdza on, że zgodnie z zaleceniem papieża Sergiusza śpiew antyfony
powinien trwać podczas przyjmowania komunii. Sądzimy, że podobnie jak inne
stwierdzenia dodawane na końcach rozdziałów De altaris mysterio, tak również i to
ma dla Innocentego III wartość wyłącznie historyczną.

Wspominaliśmy wcześniej, że w dni zwykłe bracia kaznodzieje klęczą podczas
śpiewu Agnus Dei, a w dni o charakterze bardziej uroczystym stoją. Uwaga w Kon-
stytucjach poczyniona na ten temat jest niestety bardzo lakoniczna. Wobec tego nie
jest jasne, czy w tym wypadku dominikanie przyjęli zwyczaje cysterskie. W Usus or-
dinis cisterciensis czytamy, że zaraz po „Pax Domini sit semper vobiscum” mnisi stają
zwróceni twarzami do siebie. Po pierwszym Agnus Dei klękają. Kolejne powtórzenia
antyfony są oddzielone chwilami ciszy trwającej wystarczająco długo, by odmówić
Pater noster. W dni kiedy wykonują prostracje („incumbant super formas”) — od
Sanctus do Pax Domini — na Agnus Dei wstają i przed powtórzeniem antyfony po-
nownie klękają. W liturgii cystersów brakowało podniesienia hostii. Wobec tego
mnisi podczas Kanonu cały czas stali, a na Pater noster i embolizm skłaniali się.
Dominikanie klękali w głębokim ukłonie zawsze od podniesienia aż do Pater noster.
Trudność, na jaką tutaj natrafiamy, dotyczy rozumienia nakazu Konstytucji. Czy za-
mysłem autorów było, by Agnus Dei w pierwszym wypadku i Pater noster w drugim
były odmawiane na klęcząco czy już na stojąco. Wydaje się, że druga ewentualność
jest bardziej prawdopodobna. Po pierwsze ze względu na wzorce cysterskie po wie-
lokroć przenoszone do liturgii dominikańskiej. Po drugie z powodu znaku pokoju,
który z pewnością przekazywano, stojąc. Na koniec Agnus Dei — jak zaznacza C.
Jasinski OP — zwracają się do ołtarza.

... Commixtio

W rytach średniowiecznych spotykamy zasadniczo dwa warianty kolejności obrzę-
dów od zakończenia Ojcze nasz do przekazania znaku pokoju. Pierwszy: łamanie
hostii w trakcie lub przed „Pax Domini sit semper vobiscum”, Agnus Dei, Commi-
xtio. Drugi: łamanie hostii w trakcie lub przed „Pax Domini sit semper vobiscum”,
Commixtio, Agnus Dei. Od reformy Piusa V w Kościele Zachodnim umocnił
się drugi porządek. W średniowieczu jednak również pierwszy sposób był szeroko
rozpowszechniony. W mszałach laterańskich stosowany jest ten sam porządek, co
u dominikanów: Pax Domini…, commixtio, Agnus. Pocałunek pokoju został prze-
sunięty na moment po Agnus, a poprzedzała go modlitwa Domine Ihesu Christe, qui
dixisti…. Istotne jest też to, że modlitwa Hæc commixtio wypowiadana w trakcie
umieszczania cząstki hostii w kielichu różni się nieco od późniejszych jej wariantów.
Celebrans wypowiada następujące słowa: „Fiat commitio et consecratio Corporis et
Sanguinis Domini nostri Ihesu Christi accipientibus nobis vita æterna. Amen”.
Por. Innocentius III, De sacro altaris mysterio, PL , A. Uwag o charakterze historycznym

(a także lingwistycznym) jest znacznie więcej w: De altaris mysterio. Durandus powtarza wiele
z nich w swoim Rationale ale z pewnością nawet w czasach Innocentego III nie wszystkie z nich
były używane.

Por. Usus antiquiores Ordinis Cisterciensis, PL , D.
Por. C. Jasinski OP, Cæremoniale Missæ, dz. cyt., s. .
Por. G.G. Sölch OP, Die Anfänge der Dominikanerliturgie, dz. cyt., s. .
Por. Indutus planeta, V.L. Kennedy [red.], s. .
S.J.P. van Dijk, J.H. Walker, The Ordinal of the Papal Court, dz. cyt., s. .





. A Ordo missæ maioris altaris

Dominikanie prawdopodobnie jeszcze przed reformą Humberta stosowali zwy-
czaj umieszczania commixtio po Agnus Dei. Dowodzą tego nieliczne praehumber-
tiana. W Prototypie jednak znajdujemy już analogiczny do laterańskiego porządek
obrzędów. Różnica dotyczy obrzędu przekazania pokoju (o czym dokładnie wspo-
mnimy później) oraz modlitwy, którą kapłan odmawia, zanurzając cząstkę Ciała we
Krwi Pańskiej. Wypowiada wówczas słowa: „Hec sacro sancta commixtio corporis et
sanguinis domini nostri ihesu christi fiat mihi et omnibus sumentibus salus mentis et
corporis. et ad vitam eternam promerendam et capessendam preparatio salutaris. Per
eundem christum dominum nostrum. Amen”. To prawda, że przytoczoną modli-
twę — w tym lub nieznacznie różniącym się brzmieniu — znają prawie wszystkie ryty
z okresu pomiędzy wiekiem XII a XVI. Istotne jest jednak to, że ponownie zauwa-
żamy różnicę pomiędzy rytem kurii papieskiej a dominikańskim. Różnica dotyczy po
pierwsze długości modlitw — co ciekawe, tym razem wyjątkowo bracia kaznodzieje
stosują wariant dłuższy. Po drugie podmiotu, który ją zanosi — dominikanie używają
słów w pierwszej osobie liczby pojedynczej, w rzymskich księgach celebrans modli
się w liczbie mnogiej. Po raz drugi mamy do czynienia z taką sytuacją. Poprzednio
dostrzegliśmy ją podczas ofiarowani darów. Wydaje się, że ryt rzymski częściej
korzysta z pierwotnej tradycji. Dlatego w tekstach modlitw zachował więcej odnie-
sień do wspólnie składanej ofiary, której owoce udzielane są wspólnocie wiernych.
Młodszy ryt dominikański został ukształtowany przez teologię, w której wyraźniej
zaakcentowano rolę kapłana-pośrednika. Stąd też pojawiające się w modlitwach
sformułowania: „michi et omnibus, offero, meum et omnium”.

... Pax

Zanim zagłębimy się w szczegółowe zagadnienia związane z obrzędem przekazania
pokoju, zwróćmy uwagę na wykorzystywaną terminologię. Prototyp, podobnie jak
inne księgi liturgiczne w języku łacińskim, zarówno średniowieczne, jak i współcze-
sne, nie posługuje się sformułowaniem „signum pacis” ale „pax”. Z teologicznego
punktu widzenia powyższa zmiana terminologii ma kapitalne znaczenie. Dodatkowo
należy ją podkreślić z powodu analiz dramatycznych liturgii, którymi uzupełniamy
niniejsze opracowanie. Uczestnicy mszy świętej zgromadzeni w chórze nie mają
dostępu do ołtarza, rzadko przyjmują komunię. Tym, co otrzymują od kapłana, po-
niekąd „z ołtarza”, jest pax — pokój. Otrzymują Boże błogosławieństwo, a nie tylko
jego znak, który można potraktować jako symbol, obraz czy namiastkę. Dlatego by
lepiej uzmysłowić sobie sposób, w jaki kaznodzieje mogli przeżywać swoją liturgię,
będziemy posługiwać się niezgodną z przyjętą w Polsce nomenklaturą i zrezygnujemy
ze sformułowania „znak pokoju”. Już wcześniej można było zauważyć, że niechętnie
posługiwaliśmy się tym sformułowaniem.
Por. G.G. Sölch OP, Die Anfänge der Dominikanerliturgie, tamże oraz uwagi na temat Ms. lat. 

w: Ph. Gleeson, Dominican liturgical manuscripts from before 1254, dz. cyt., s. –.
Prototyp, f. r. Ortografia i interpunkcja oryginalne. „To święte złączenie Ciała i Krwi Pana

naszego, Jezusa Chrystusa, niech będzie mnie i wszystkim pożywającym zbawieniem duszy i ciała,
i niech się stanie zbawiennym przysposobieniem do wysłużenia i osiągnięcia żywota wiecznego.
Przez tegoż Chrystusa, Pana naszego. Amen”. Tłum. za: Stałe części Mszy Świętej według rytu
dominikańskiego, dz. cyt., s. .

Por. G.G. Sölch OP, Die Anfänge der Dominikanerliturgie, dz. cyt., s. .
Por. uwagi na s.  niniejszego opracowania.





.. Postulationes

Ordinarium mówi, że celebrans zawsze, z wyjątkiem trzech dni przed Paschą
i mszy celebrowanych w intencji zmarłych, całuje uprzednio kielich i wciąż trzy-
mając w lewej dłoni hostię, przekazuje pokój diakonowi. Zwróćmy uwagę na kilka
szczegółów. Po pierwsze kapłan nie używa w tym celu osculatorium lub pateny, lecz
bezpośrednio „daje pokój” — jak zostało to określone w Ordinarium. Zapośredni-
czone przez jakiś przedmiot przekazanie pokoju pojawia się u dominikanów późno,
bo w XVI wieku. Po drugie pocałunek kielicha jest specyficznie dominikańską
cechą obrzędu. Owszem, w wiekach średnich posługiwano się znakiem pocałunku
w tym miejscu. Badanie źródeł tej ceremonii jest nader skomplikowane, ponieważ
podlegała częstym modyfikacjom, różnice w jej sprawowaniu były bardzo wyraźne
pomiędzy wieloma zakonami i diecezjami. Możemy z pewnością stwierdzić co najwy-
żej to, że najczęściej całowana była hostia lub ołtarz. Jedenasto- i dwunastowieczny
ryt pontyfikalny przewidywał aż trzy pocałunki: ołtarza, księgi i hostii. W Rzymie wy-
raźnie uproszczono tę ceremonię i w wieku XII wprowadzono zmianę, której skutki
odnajdujemy w mszałach laterańskich z okresu  –  i późniejszych. Czytamy
w nich wyłącznie o pocałunku ołtarza. Prawdopodobnie celebrans całował wów-
czas korporał, co było zwyczajem dość powszechnym w wieku XIII. Szukając źródeł
zwyczajów predykanckich, zauważmy, że w tym czasie w nielicznych miejscach we
Francji całowano skraj kielicha, ale oprócz niego całowano również palkę lub patenę.
Samodzielny pocałunek kielicha spotyka się dopiero w piętnastowiecznych rytach Le-
brun i Rygi. U cystersów natomiast po Hæc sacrosancta commixtio nie znajdujemy
śladu pocałunku innego niż sam pocałunek pokoju dawany diakonowi. Po trzecie
w przeciwieństwie do mniszego zwyczaju ryty dominikański i rzymski nie mówią
o „pocałunku”, ale prosto o „daniu pokoju”. Użyte w tych rytach sformułowanie brzmi:
„dare pacis”. W innych rytach natomiast najczęściej mówi się o „dare osculum pacis”.
Nie należy stąd wyciągać daleko idących wniosków, ponieważ już w Konstytucjach
i Aktach kapituł czytamy o pocałunku pokoju, który udzielają sobie bracia. Po
czwarte dominikanie przed lub w trakcie obrzędu przekazania pokoju nie stosują
modlitwy: „Domine Ihesu Christe, qui dixisti Apostolis tuis: pacem meam do vobis,
pacem relinquo vobis. Ne respicias peccata mea, sed fidem ecclesiae tuae. Eamque
secundum voluntatem tuam pacificare et coadunare digneris. Qui vivis et regnas”,
którą zawierają księgi laterańskie.

Kapłan dominikański w momencie przekazania pokoju posługuje się rytualną
formułą: „Pax tibi et Ecclesiæ sanctæ Dei”. Różni się ona od zwyczajowej formuły
wypowiadanej w rycie rzymskim: „Pax tecum” i od praktyki cystersów, według któ-
rej celebrans nic nie mówi przekazując pokój. Diakon nic nie odpowiada, ale
przyjąwszy pokój, przekazuje go subdiakonowi, który w tym celu sam podchodzi
do diakona, a nie odwrotnie. Subdiakon przekazuje go akolicie, a ten udzieli pokoju
 „Item quod pax detur tantum cum patena vel aliqua imagine tam ministris altaris quam fratribus

in choro existentibus.” MOPH , s. .
Historię obrzędu pocałunku i źródła, które o nim informują podaje J. Jungmann SJ w: Missarum

Sollemnia, dz. cyt., t. , s. –.
Por. S.J.P. van Dijk, J.H. Walker, The Ordinal of the Papal Court, dz. cyt., s. .
Por. G.G. Sölch OP, Die Anfänge der Dominikanerliturgie, dz. cyt., s. nn.
Por. np.: MOPH , s. , , .
Por. S.J.P. van Dijk, J.H. Walker, The Ordinal of the Papal Court, dz. cyt., s. .
Por. Usus antiquiores Ordinis Cisterciensis, PL , C.
Ten szczegół również odróżniał zwyczaj kaznodziejów od rzymskiego, w którymdiakon odpowiadał

kapłanowi: „Et cum spiritu tuo”. Por. S.J.P. van Dijk, J.H. Walker, The Ordinal of the Papal Court, dz.
cyt., s. .





. A Ordo missæ maioris altaris

drugiemu z akolitów. Jedynie w niedziele, gdy akolici w ciszy przekażą sobie pokój,
udają się do stall, jeden przekazuje pokój konwentowi, a drugi osobom w nawie i bra-
ciom konwersom. Dalej obrzęd przebiega w sposób uporządkowany: każdy z braci
w stallach udziela pokoju tylko temu, który stoi za nim, patrząc od ołtarza. W ten
sposób pokój przechodzi od kapłana całującego kielich, przez kolejnych braci, aż do
ostatniego z nich, chyba że wcześniej skończy się śpiew Agnus Dei. Nieco inaczej
obrzęd ten przebiega w święta rytu zdwojonego, o ile wypadną w niedzielę. W te dni
to subdiakon przekazawszy pokój jednemu z akolitów, udziela go kantorowi, a kantor
przekazuje swojemu towarzyszowi. Kantor stoi na szczycie chóru, wobec czego sub-
diakon idzie do brata na szczycie przeciwległych stall i w ten sposób wspólnie rozdają
pokój braciom stojącym na szczycie chórów. W tym czasie akolici, przekazawszy
sobie w milczeniu pokój, idą do nawy i tam udzielają go wiernym.

Ordinarium zaznacza jeszcze dodatkowo, że poza niedzielami, gdy odprawia
się msze konwentualne nie udziela się pokoju nikomu poza ministrantem służącym
do mszy. Natomiast w mszach prywatnych, które nie są ofiarowywane za zmar-
łych, celebrans daje pokój wyłącznie braciom służącym do mszy, chyba że zwyczaj
lokalny nakazuje inaczej, to znaczy udzielić pokoju osobom świeckim, biorącym
udział w celebracji. Jest więc pewne, że bezwzględny zakaz przekazywania pokoju,
nawet wyłącznie ministrantom, obowiązywał w mszach ofiarowanych za zmarłych.
Ponadto warto jeszcze wspomnieć, że nie wszyscy bracia uczestniczyli w obrzędzie
przekazania pokoju. Przede wszystkim wyłączeni z niego byli ci, którzy popełnili
ciężkie wykroczenie, na przykład okazali nieposłuszeństwo przeorowi, i odbywali
publiczną pokutę.

Na koniec zwróćmy uwagę, że przepisy Ordinarium zostały zmodyfikowane już
w latach  – . Kolejne kapituły w Viterbo, Paryżu i Mediolanie przyjęły kilka
zmian dotyczących przekazywania pokoju braciom i osobom świeckim znajdującym
się w nawie. Dodatkowo zmiana dotyczy zakończenia obrzędu. Przytaczamy tutaj
uchwałę z Akt ostatniej z wymienionych kapituł. Dodaliśmy do oryginalnego zapisu
znaki interpunkcyjne, by można było łatwiej śledzić sens przytoczonego tekstu.

Item. In rubrica misse, ubi agitur de pace danda. Ubi dicitur: «in dominicis
diebus», addatur: «et festis semiduplicibus et supra». Et hec habet · iii · capitula.
Item. In eadem rubrica, ubi dicitur: «illi vero qui pacem receperint etc.», deleatur
totum usque ibi «in ceteris autem diebus nunquam pax detur». Et hec habet · iii ·
capitula. Item. Infra ubi dicitur: «si festum duplex vel totum duplex in dominica
evenerit», deleatur totum et dicatur sic: «in festis duplicibus et totis duplicibus
etc.». Et hec habet · iii · capitula.

Jak wobec tego wyglądał tekst Ordinarium po powyższych zmianach? Sądzimy, że
następująco:
Por. Ordinarium, dz. cyt., s. n, nr n.
Por. tamże, nr .
Por. tamże, nr .
Por. tamże, s. , nr . Wcześniej na kapitułach w Londynie, Bolonii i Metzu były przyjmowane

inne zwyczaje. Mianowicie, pokój nie miał być w ogóle udzielany na mszach prywatnych, a na
konwentualnych dawano go tylko wówczas, jeśli był ministrant, który mógł przekazać go dalej. Po
ogłoszeniu Prototypu porzucono jednak te ustalenia. Por. MOPH , s. , , .

 „Talis quam diu erit in hac penitentia: non communicet. nec ueniat ad osculum pacis”. Cytat
pochodzi z Konstytucji z  roku z rozdziału De grauiori culpa, Liber constitutionum, AOP 
( – ), s. .

MOPH , s. .





.. Postulationes

In dominicis autem diebus [et festis semiduplicibus et supra], postquam Acoly-
thi sibi mutuo pacem dederint, alter eorum primis stantibus in choro pacem
deferat hinc et inde; alius vero deferat fratribus conversis et aliis qui sunt extra
chorum. Illi vero qui pacem primo receperunt in utroque choro supersedeant a
diacono pacem subsequentibus fratribus, quousque sit terminatus totus cantus
de «Agnus Dei». In ceteris autem diebus numquam detur pax in missa conven-
tuali, nisi ministris de missa. Porro, si festum totum duplex vel duplex dominica
evenerit [in festis duplicibus et totis duplicibus] subdiaconus, postquam pacem
uni acolythorum dederit, deferat eam cantori et cantor det socio suo. Utroque
vero eorum, primo stanti in suo choro; acolythi autem sibi mutuo pacem dantes
deferant stantibus extra chorum.

Zmiana najbardziej interesująca to rezygnacja z zapisu o tym, że przekazanie pokoju
trwało wyłącznie do końca Agnus Dei. Możliwe, że bracia zauważyli, iż śpiew i tak
kończył się po tym, gdy ostatni z braci przyjął Pax. Prawdopodobne jest również, że
braciom zależało, by nie skracać obrzędu i by mimo skończonego śpiewu każdy we
wspólnocie mógł otrzymać pokój. Dalej istotnym elementem jest poszerzenie liczby
dni, w które miało miejsce przekazanie pokoju konwentowi. Od roku  wspólnota
braci uczestniczy w Pax we wszystkie dni świąteczne, a nie tylko w niedziele.

... Communio

Celebrans, przekazawszy pokój diakonowi, przed przyjęciem komunii odmawiał
zapisane w mszale dwie modlitwy. Po ich odmówieniu skłaniał głowę i spożywał
Ciało Pańskie. Przed wypiciem Krwi nie odmawiał już dodatkowych modlitw.
Na podstawie licznych źródeł wiemy, że modlitwy przed przyjęciem komunii były
powszechną praktyką już od przełomu VIII i IX wieku. Różna była ich liczba, najczę-
ściej odmawiano jedną, dwie lub trzy oracje. Niekiedy zalecano dodatkową chwilę
medytacji lub modlitwy prywatne, które kapłan mógł odmówić przed przyjęciem
Ciała Pańskiego. W księgach rzymskich już od czasów Innocentego III znajdujemy
dwie modlitwy, które z nielicznymi zmianami stosuje się do dnia dzisiejszego.
Z tych też źródeł dowiadujemy się, że celebrans przed komunią wypowiadał antyfonę
„Panem cœlestem accipiam et nomen Domini invocabo” i trzykrotne „Domine non
sum dignus ut intres sub tectum meum sed tantum dic verbo et sanabitur anima mea
[puer meus]”.

Dominikanie nie nakazują celebransowi wypowiadać ani antyfony, ani Domine
non sum dignus. Wybierają tylko dwie modlitwy jako przygotowanie do przyjęcia ko-
munii. Pierwsza z nich to najstarsza modlitwa przed komunią zachowana w księgach
Kościoła rzymskiego. Kaznodzieje używali następującego wariantu:

Domine ihesu christe fili dei vivi qui ex voluntate patris cooperante spiritu
sancto. per mortem tuam mundum vivificasti. libera me per hoc sacrum corpus

Por. Ordinarium, dz. cyt., s.  n, nr –.
Por. Ordinarium, dz. cyt., s. , nr .
Por. J. Jungmann SJ, Missarum Sollemnia, dz. cyt., s. –. G.G. Sölch OP, Die Anfänge der

Dominikanerliturgie, dz. cyt., s. –.
Por. Innocentius III, Ordo missæ, PL , D.
Słowa umieszczone w nawiasach kwadratowych znajdujemy w księgach laterańskich. „Anima mea”

pojawia się u Innocentego i u franciszkanów. Według mszałów laterańskich z drugiej i trzeciej
dekady XIII wieku w trakcie tej modlitwy kapłan nie uderzał się w piersi. Por. S.J.P. van Dijk, J.H.
Walker, The Ordinal of the Papal Court, dz. cyt., s. . Inaczej w Ordo missæ Innocentego. Por.
Innocentius III, Ordo missæ, PL , D.





. A Ordo missæ maioris altaris

et sanguinem tuum a cunctis iniquitatibus meis. et ab universis malis et fac me
tuis semper obedire mandatis. et a te numquam in perpetuum separari. Qui
vivis et regnas cum eodem patre in unitate eiusdem spiritus sancti deus. Per
omnia saecula saeculorum. Amen.”.

W tabeli . widzimy, że w wersji dominikańskiej występują nieliczne odstępstwa od
wariantu rzymskiego, który możemy odnaleźć w księgach laterańskich sprzed 
roku. Modlitwa Domine Iesu Christe, Fili Dei vivi w wersji, którą znajdujemy u do-

Ryt dominikański Ryt rzymski

„a cunctis iniquitatibus” „ab omnibus iniquitatibus”
„obedire mandatis” „inherere mandatis”
„in perpetuum separari” „separari permittas”
„eodem patre in unitate eiusdem spiritus
sancti deus”

„patre et spiritu sancto vivis”

Tabela .: Różnice w wariantach modlitwy „Domine Ihesu Christe”.

minikanów, występuje także w liturgii premonstratensów. U cystersów, w których
rycie ta modlitwa również jest wykorzystana, podobnie jak i u premonstratensów
nie natrafiamy na kontynuację predykanckiego przygotowania do przyjęcia komu-
nii. Obejmowało ono kolejne wezwanie modlitewne, które były dłuższe u białych
mnichów i kanoników.

Drugą modlitwą jest de facto wezwanie, które celebrans odprawiający mszę zgod-
nie ze zwyczajem kaznodziejów, wypowiada bezpośrednio przed przyjęciem komu-
nii: „Corpus et sanguis domini nostri ihesu christi custodiant me in vitam eternam.
Amen”. W rycie rzymskim z pierwszej połowy XIII wieku wykorzystywano to
wezwanie w taki sam sposób, jak w rycie Piusa V i później — jako modlitwę bezpo-
średnio poprzedzającą przyjęcie Ciała Pańskiego. Dominikanie stosują ten zwyczaj,
modyfikując nieznacznie brzmienie modlitwy. W wezwaniu z mszałów laterańskich
używa się sformułowania: „animam meam” zamiast „me”. Ponadto w rycie kurii
rzymskiej kapłan najpierw wypowiada stosowną formułę przed przyjęciem Ciała
Pańskiego, a następnie paralelne wezwanie przed przyjęciem Krwi Pańskiej — z „san-
guis” zamiast „corpus”. Różnica w sformułowaniu ostatniego z dominikańskich
wezwań nie jest jedyną spośród tych, które występują przed przyjęciem komunii
w tym rycie, a rycie rzymskim. Przede wszystkim po raz kolejny trafiamy na obrzędy
kaznodziejów, które w porównaniu z laterańskimi zostały wyraźnie skrócone. Dla wy-
razistego zobrazowania różnic zestawiamy obrzędy przyjęcia komunii przez kapłana
Prototyp, f. r. Ortografia i interpunkcja oryginalne. „Panie Jezu Chryste, Synu Boga żywego,

który z woli Ojca, za współdziałaniem Ducha Świętego przez śmierć Swoją świat ożywiłeś, wybaw
mnie przez to święte Ciało i Krew Twoją od wszelkich nieprawości moich i od wszystkiego złego,
i spraw, bym zawsze słuchał przykazań Twoich i bym nigdy w wieczności nie rozłączył się z Tobą.
Który żyjesz i królujesz z tymże Ojcem w jedności tegoż Ducha Świętego Bóg. Przez wszystkie
wieki wieków. Amen”.

Por. S.J.P. van Dijk, J.H. Walker, The Ordinal of the Papal Court, dz. cyt., s. .
Por. A. King, Liturgies of the religious orders, dz. cyt., s. .
Por. Usus antiquiores Ordinis Cisterciensis, PL , C.
Prototyp, f. r.
Por. S.J.P. van Dijk, J.H. Walker, The Ordinal of the Papal Court, dz. cyt., s. .
Na temat pochodzenia i rozbieżności wezwań „Corpus et Sanguis Domini nostri Iesu Christi”, por.

G.G. Sölch OP, Die Anfänge der Dominikanerliturgie, s. –.





.. Postulationes

w tabeli .. Na jej podstawie zauważamy, że w rzeczywistości tylko odmówienie
pierwszej modlitwy i podobnego wezwania przed przyjęciem Ciała Pańskiego jest
wspólne obu rytom. Kaznodzieje rezygnują ze wszelkich dodatkowych wezwań i mo-
dlitw, a gesty ograniczają do minimum — mianowicie jedynie do skłonu głowy przed
przyjęciem świętych Postaci: „[…] dicat orationem «Domine Jesu Christe etc.» et
«Corpus et Sanguinis Domini Nostri etc», deinde, inclinato capite, sumat corpus, po-
stea sumat sanguinem nihil dicens”. W przeciwieństwie do ksiąg dominikańskich,
franciszkańskie polecają chwilę medytacji, co później stanie się praktyką powszechną.
Ordinarium Prototypu nie wspomina również o udzielaniu komunii diakonowi lub
asyście, o czym wyraźnie mówią księgi z Prémontré.

Jeszcze istotniejsza różnica występuje pomiędzy zwyczajami kaznodziejów i braci
mniejszych w zakresie sposobu przyjmowania Ciała Pańskiego. Jak zauważyliśmy,
u dominikanów kapłan spożywał hostię wkładając ją sobie do ust. U franciszkanów
natomiast kapłan był zobowiązany przyjąć ją językiem bezpośrednio z pateny, pozo-
stałe okruszki miał zgarnąć do kielicha i wówczas wypić Krew Pańską. Jeśli jednak
ktoś wolał przyjąć komunię z dłoni, mógł tak zrobić. S.J.P. van Dijk OFM i J.H.
Walker twierdzą, że odnośnie do dopuszczonego przyjmowania komunii z dłoni sfor-
mułowanie: „secundum priorem curie romane consuetudinem” wskazuje na zupełnie
nowy zwyczaj. Zatem Haymon z Faversham wprowadził go do księgi, zdając sobie
sprawę, że był odmienny od opisywanego przez ordo, na którym się opierał. Było
nim prawdopodobnie młodsze o około  lat Paratus. Tytuł pochodzi od pierw-
szych słów ordo opisującego czynności kapłana podczas mszy świętej. Znajdowało
się niekiedy w Missale Regulæ franciszkanów i prawdopodobnie ukształtowało część
ich zwyczajów. Wprowadzenie nowej formy przyjmowania komunii było wyrazem
zarówno gorliwej pobożności, jak i pewnej odwagi. Skutek pobożności Haymona nie
spotkał sie z jednoznacznie życzliwym przyjęciem, a nowa forma komunikowania
zdobyła sobie przeciwników, z których jednym mógł być nawet Jan z Parmy, szósty
minister generalny Zakonu Braci Mniejszych. Niemniej zwyczaj ten był notowany
Ordinarium, dz. cyt., s. , nr .
Por. A. King, Liturgies of the religious orders, dz. cyt., s. .
Mszały franciszkańskie zXIII wieku zawierają różnewarianty tekstu, alew każdymznich zamysł jest

taki sam: „removet corporalem desuper calicem et reverenter accipiens patenam elevat aliquantulum
et cum manu dextra accipit Corpus Domini et tenet super patenam dicens «Panem coelestem»
etc. Deinde dicit ter «Domine non sum dignus» etc. Quo dicto signat se cum corpore quod tenet in
manu et reverenter sumit dicens «Corpus Domini nostri jesu Christe» etc. Hoc supradicto modo
solebat fieri in curia a tempore vero bonae memoriae Gregorii IX. […] signat se cum patena in
qua jacet Corpus Domini et ab eadem patena non cum manu sed lingua sumit et discooperiens
calicem si quae reliquiae Corporis Domini remanent in patena cum digito vel pollice reponit eas
in calicem”. Drugi wariant jest nieco bardziej przejrzysty: „et reverenter accipiens patenam dicit
Panem coelestem. Deinde dicit ter Domine non sum dignus; quo dicto signat se cum patena in
qua jacet Corpus Domini et ab eadem patena non cum manu sed lingua sumit et discooperiens
calicem si quae reliquiae corporis remanent in patena cum digito vel pollice reponit eas in calicem.
Liceat tamen quibus magis placuerit sumere Corpus Domini manu de patena secundurn priorem
Romanae curiae consuetudinem”. Indutus planeta, V.L. Kennedy [red.], s. .

Por. Tamże oraz S.J.P. van Dijk OFM, J.H. Walker, The Origins of the Modern Roman Liturgy dz.
cyt., s. .

Wydane w V.L. Kennedy, The Franciscan Ordo Missæ in the Thirteenth Century, dz. cyt. s. –.
Por. C. Folsom OSB, Gestures Accompanying the Words of Consecration in the History of the Ordo
Missae, [w:] The Veneration and Administration of the Eucharist. The Proceedings of the Second
International Colloquium on the Roman Catholic Liturgy organised by the Centre International
d’Etudes Liturgiques, Southampton , s. –.

Por. S.J.P. van Dijk OFM, J.H. Walker, The Origins of the Modern Roman Liturgy dz. cyt., s. –.





. A Ordo missæ maioris altaris

w kolejnych edycjach Indutus planeta dołączanych do mszałów jeszcze w XVI wieku.
Nie wiemy jednak na ile — wobec pozostawionego w formie opcji, starszego sposobu
przyjmowania komunii — był jedynie martwym zapisem.

Ryt rzymski Ryt dominikański

Kapłan pochylony odmawia modlitwę: Kapłan trzymając Ciało Pańskie w lewej
ręce, odmawia modlitwę:

Domine Iesu Christe, Filii Dei vivi.
Odmawia drugą modlitwę: Perceptio Cor-
poris tui Domine Iesu Christe. Prawą dło-
nią bierze z pateny Ciało Pańskie. Wypo-
wiada wezwanie: „Panem cœlestem acci-
piam”. Trzykrotnie odmawia: Domine non
sum dignus. Żegna się Ciałem Pańskim.

Pochyla głowę.

Wypowiada wezwanie:
Corpus Domini nostri. Corpus et Sanguis Domini nostri.

Spożywa Ciało Pańskie i bierze kielich.
Odmawia modlitwę: Quid retribuam Do-
mino.
SpożywaKrewPańską uprzedniowypowia-
dając modlitwę: Sanguis Domini nostri.

Przyjmuje Krew Pańską, nic nie mówiąc.

Tabela .: Porównanie przyjęcia komunii kapłana w liturgii dominikańskiej i rzymskiej.

Po opisie komunii kapłana Ordinarium skupia się na wyjaśnieniu puryfikacji.
Brakuje opisu akcji chóru. Nie wiemy wobec tego, kiedy dokładnie rozpoczyna się
śpiew communio. Przyjrzyjmy się raz jeszcze przebiegowi liturgii. W oparciu o ana-
lizę kolejnych obrzędów będziemy mogli sformułować tezę określającą moment
rozpoczęcia antyfony na komunię. Od kapłańskiej recytacji Agnus Dei chór towarzy-
szy celebransowi tym samym śpiewem. W jego trakcie prezbiter przekazuje pokój
diakonowi, a następnie wykonuje obrzęd commixtio. Trwa to zaledwie kilka chwil,
prawdopodobnie krócej niż Agnus Dei chóru. Następnie kapłan odmawia jedną mo-
dlitwę i krótkie wezwanie tuż przed spożyciem hostii i spełnieniem kielicha. Wydaje
się, że konwent właśnie teraz lub chwilę później powinien rozpocząć śpiew com-
munio. Gdyby śpiew rozpoczął się później, trudno byłoby uzasadnić ciszę w trakcie
komunii kapłana czy puryfikacji. Dostępne nam źródła milczą o ewentualnej chwili
ciszy i opóźnieniu śpiewu. Dlatego sądzimy, że chór bezpośrednio po zakończeniu
trzykrotnego Agnus Dei rozpoczyna antyfonę na komunię. Sam celebrans odmawia
communio po spożyciu Krwi Pańskiej.

Antyfona na komunię pod względem muzycznym nie różni się od offertorium.
Jest identycznie zbudowana i wykonywana. Najczęściej jeśli na mszę przewidziana
jest własna antyfona na ofiarowanie, to towarzyszy jej własna antyfona na komunię.
Musimy jednak zaznaczyć, że księgi kaznodziejów nie posługują się terminem „anty-
fona na komunię”, a wyłącznie słowem „communio”. Dzieje się tak, mimo że znany jest
dawny sposób określania tego śpiewu. Wydaje się, że dominikanie zdecydowali tak
określać śpiew na komunię, ponieważ nie był używany jako antyfona — nie stanowił
wersetu przed psalmem lub innymi modlitwami.
Por. Ordinarium. dz. cyt., s. , nr .
Argumenty w tej kwestii por. G.G. Sölch OP, Die Anfänge der Dominikanerliturgie, dz. cyt., s. n.





.. Postulationes

Ilustracja .: Rycina przedstawiająca sposób złożenia palców przed puryfikacją. Źródło:
Quomodo sacerdos se præparare debet ad Missam w Missale Sacri Ordinis
Prædicatorum venerabilis patris fr. Nicolai Rodulfii eiusdem Ordinis generalis
magistri iussu impressum, Romæ , s. .

Pomiędzy przyjęciem komunii a puryfikacją nie przewidziano pauzy na oso-
bistą modlitwę kapłana. Sama puryfikacja przebiega w kilku etapach. Najpierw
kapłan trzymając kielich w obu dłoniach, przechodzi na prawą stronę ołtarza, a więc
przeciwną do tej, przy której celebrował część mszy od offertorium do konsekracji.
Subdiakon powinien oczekiwać na celebransa z ampułką, z której napełnia kielich
winem. Gdy celebrans wypije wino, wówczas powtórnie wlewa się wino do kielicha,
tym razem przelewając je przez palce kapłana (por. ilustracja .). Następnie kapłan
obmywa palce wodą. Rubryki przewidują dwa sposoby obmycia, zależnie od oko-
liczności. Pierwszy sposób stosowano wówczas, gdy w miejscu celebry znajduje
się odpowiednia i czysta („munda et honesta”) piscina. W tym wypadku kapłan
łączy ręce tak, by wilgotne palce były nad dłońmi, a dzięki temu wino po ablucji nie
kapało na ziemię. Wcześniej jednak powinien przykryć kielich pateną. Subdiakon
podsuwa pod dłonie kapłana stosowne naczynie („pelvi decenti”) i polawszy palce
wodą, przelewa ją do pisciny.

Drugi sposób — według Ordinarium lepszy — jest stosowany w wypadku mszy
prywatnych sprawowanych w klasztorze lub poza nim, lub wówczas, gdy brakuje
odpowiedniej pisciny. Wtedy właściwym sposobem puryfikacji jest korzystanie z kie-
licha w charakterze naczynia zbierającego wodę z obmycia palców. Jeśli puryfikacji
dokonuje się według tego sposobu, kapłan powinien spożyć wodę pozostającą po
ablucji. Na koniec celebrans wyciera palce w przygotowaną do tego celu chustę, która
przed offertorium powinna być przechowywana w kielichu. Ów pannus to pierwotna
forma współczesnego puryfikaterza. Kapłan rozkłada go i wyciera nim kielich,
który odkłada na ołtarzu po prawej stronie. Ordinarium doda: „w czystym miejscu,
Por. Ordinarium, dz. cyt., s. , nr .
W. Bonniwell OP opisuje puryfikację nieprecyzyjnie. Przede wszystkim nie podaje za Ordinarium

argumentu, według którego drugi sposób obmycia miałby być lepszy. Por. W. Bonniwell OP, A
History of the Dominicain Liturgy…, dz. cyt., s. n.

Obecnie piscina to studzienka, do której wylewa się wodę po ablucji. Tu jednak oznacza naczynie
zbierające wodę z ablucji, które podczas celebry znajdowało się w pobliżu ołtarza.

Por. Ordinarium, dz. cyt., s. , nr .
Por. W. Bonniwell OP, A History of the Dominicain Liturgy…, dz. cyt., s. .





. A Ordo missæ maioris altaris

osobno i z szacunkiem”. W tym czasie diakon po uprzednim obmyciu palców
składa, a następnie odkłada korporał. W rubrykach nie wspomniano, czy oczyszczał
go wcześniej z ewentualnych cząstek Ciała Pańskiego. W ten sposób kapłan i dia-
kon kończą rytualne obmycie kielicha i złożenie korporału. Liturgia dominikańska
przewidywała jednak powtórne obmycie kielicha. Tym razem — gdy nie było nie-
bezpieczeństwa, że w kielichu znajdowały się partykuły Ciała lub Krwi Pańskiej —
w czasie, gdy kapłan będzie odmawiał postcommunio, subdiakon raz jeszcze umyje
kielich wodą. Po obmyciu osuszy go lekko inną czystą chustą, specjalnie w tym
celu przygotowaną. Ręczniczek leży blisko pisciny i zazwyczaj jest przykryty jeszcze
innym.

Zwyczaj tak przeprowadzanej puryfikacji może być uzasadniony dekretem Inno-
centego III, który nakazał, by kapłan zawsze najpierw dokonywał puryfikacji winem,
którym oczyści też usta po spożyciu komunii. Podobnie używanie właściwej pi-
sciny i trzykrotne obmycie kielicha mogło być inspirowane papieskim De altaris
mysterio. Pewnym źródłem dla kaznodziejów mógł być bliższy im ryt premonstra-
tensów, ale trudno to stwierdzić jednoznacznie. Jedyną pewną rzeczą jest, że i oni
obmywali kielich trzykrotnie. Różnice w obrzędzie puryfikacji nie dotyczyły jednak
jedynie liczby obmyć kielicha i palców celebransa, ale również tego, czy obmywano je
winem czy też wodą. Na przykład u premonstratensów zaraz po komunii diakon
składał korporał, a subdiakon napełniał kielich winem i podawał go celebransowi.
Ten obmywał kielich i wypijał wino. Wówczas następowała druga ablucja winem,
podczas której kapłan oczyszczał palce. Następnie winem obmywał patenę, co mogło
być pozostałością po rycie kluniackim lub cysterskim. Na koniec celebrans obmywał
palce wodą nad pisciną. Po zakończeniu mszy naczynia były raz jeszcze obmywane
wodą i wycierane czystymi chustami.

Z braku jednoznacznych źródeł i wielości odmiennych praktyk trudno jest stwier-
dzić, które zwyczaje liturgiczne inspirowały dominikanów przy tworzeniu ich wła-
snego rytuału. Na temat samego przebiegu ablucji kielicha nie znajdujemy również
żadnej wzmianki w mszałach laterańskich, z którymi porównujemy liturgię domini-
kańską. Zarówno w nich, jak i w Ordo missæ Innocentego zamieszczono jedynie
uwagę na temat modlitwy po ablucji. Jest to wariant tej samej modlitwy, którą
przewiduje Missale conventuale — Quod ore sumpsimus. W trzynastowiecznych
rubrykach dominikańskich nie wspomina się jednak o niej ani jako o modlitwie
stosowanej podczas puryfikacji, ani po przyjęciu komunii. Dopiero w znacznie póź-
Ordinarium, dz. cyt., s. , nr .
Por. Ordinarium, dz. cyt., s. , nr .
Porównanie puryfikacji kaznodziejów z liturgią cystersów zawiera zbyt wiele rozbieżności. Dla-

tego, by uniknąć niepotrzebnego zaciemnienia tekstu, nie zamieszczamy go w tym miejscu. Opis
puryfikacji według zwyczaju mniszego znajduje się w Usus antiquiores Ordinis Cisterciensis, PL
, B–D.

Por. J. Jungmann SJ, Missarum Sollemnia, dz. cyt., t. , s. .
Por. Innocentius III, De sacro altaris mysterio, PL , D–A.
Por. J. Jungmann SJ, Missarum Sollemnia, dz. cyt., t. , s. .
Por. Die Messe im deutschen Mittelalter: Beiträge zur Geschichte der Liturgie…, dz. cyt., s. –.
Por. A. King, Liturgies of the religious orders, dz. cyt., s. –.
Por. S.J.P. van Dijk, J.H. Walker, The Ordinal of the Papal Court, dz. cyt., s. .
Dokładniej mówiąc, tylko Innocenty wprost wskazuje, że jest to modlitwa po puryfikacji. Por.

Innocentius III, Ordo missæ, PL , A. Mszały laterańskie i franciszkańskie mówią, że jest to
modlitwa po komunii.

Por. Prototyp, f. r.





.. Gratiarum actiones

niejszych przepisach znajdujemy tę orację wraz z objaśnieniem, że była odmawiana
wówczas, gdy subdiakon polał już palce kapłana wodą, a więc przed spożyciem
wody z ablucji. Różnice w tekście modlitwy u kaznodziejów i w rycie rzymskim są
zasadnicze (por. tabela ..).

Ryt rzymski Ryt dominikański

„Quod ore sumpsimus domine pura mente
capiamus. et de munere temporali fiat no-
bis remedium sempiternum.

„Quod ore sumpsimus dominemente capia-
mus. ut de corpore et sanguine domini no-
stri ihesu christi fiat nobis remedium sem-
piternum. Amen”.

Corpus tuum domine quod sumpsi et san-
guis quem potavi adhereat visceribus meis.
et presta ut in me non remaneat scelerum
macula quem pura et sancta refecerunt sa-
cramenta. Qui vivis et regnas in secula se-
culorum. Amen”.

Tabela .: Porównanie modlitwy „Quod ore sumpsimus”.

Wersja rzymska jest de facto połączeniem dwóch modlitw, które w późniejszych
księgach zostały od siebie wyraźnie oddzielone. W XIII wieku po wielokroć noto-
wano je jednak wspólnie jako jedną modlitwę kapłana, którą miał wypowiedzieć, by
dopełnić obrzęd komunii. W czasie od XI do XIII wieku ilość modlitw po komunii
była często zmieniana. Ryt rzymski zachował w tymwzględzie powściągliwość, mimo
że w wielu miejscach dodawano kolejne wezwania, hymny lub modlitwy. Dominika-
nie jeszcze bardziej skrócili osobiste modlitwy kapłana po komunii i używali tylko
pierwszej części oracji rzymskiej. Nie przyjęli do swojej liturgii drugiej części, która
pochodzi prawdopodobnie z liturgii galijskiej.

Na zakończenie puryfikacji diakon przenosił mszał z lewego na prawy róg ołtarza.
Zwyczaj kończenia mszy po stronie epistoły był wspólny wszelkim znanym nam
rytom trzynastowiecznym. Kapłan wówczas wraz z ministrantami ustawionymi
tak, jak podczas odmawiania officium, odmawia communio. Dopiero teraz wspólnie
dołączają do akcji chóru, który już kończy śpiew antyfony. Zauważamy podobieństwo
do początkumszy świętej, kiedy kapłan jakby spóźniony przystępował do odmawiania
introitu. Podobnych elementów jest więcej: strona ołtarza, na której odmawia się
antyfonę, wynikające stąd ustawienie asysty, następujące chwilę później oracje.

.. G 

Ostatnia część Eucharystii sprawowanej w rycie dominikańskim składa się jedynie
z trzech elementów: oracji, Ite missa est i prywatnej modlitwy kapłana na zakoń-
czenie mszy. Bliski koniec celebracji podkreśla akcja asysty, która zaczyna usuwać
Por. C. Jasinski OP, Cæremoniale Missæ, dz. cyt., s. . Dodatkowo w Aktach kapituły w Salamance

z  roku znajdujemy wzmiankę o tej modlitwie: „Sed neque post communionem interponat
sacerdos, sicut quidam faciunt, «Nunc dimittis» vel «O sacrum convivium» vel alia huiusmodi alta
voce, sed simpliciter «Quod ore sumpsimus».” MOPH , s. .

S.J.P. van Dijk, J.H. Walker, The Ordinal of the Papal Court, dz. cyt., s. . Prototyp, f. r. Tekst
w tabeli został przytoczony z użyciem oryginalnej ortografii i interpunkcji.

Na temat pochodzenia i rozwoju modlitw po komunii por. J. Jungmann SJ, Missarum Sollemnia,
dz. cyt., t. , s. –.





. A Ordo missæ maioris altaris

sprzęty liturgiczne już w trakcie modlitw postcommunio. Tym elementom poświę-
cimy ostatni punkt rekonstrukcji, który dzięki wcześniejszym analizom możemy
ograniczyć zaledwie do kilku uwag.

... Postcommunio

Celebrans w miejscu, w którym odmawiał communio, obraca się i śpiewa: „Dominus
vobiscum”. Podczas zanoszenia ostatnich wspólnych modlitw dokładnie powtarza
się czynności, które omówiliśmy w trakcie opisu kolekty i sekrety: diakon unosi
ornat kapłana, ten powtarza gest rozłożenia rąk. Obowiązują również przepisy odno-
szące się do liczby wezwań Dominus vobiscum i Per Dominum. Liczba modlitw
postcommunio, ich forma i sposób odmawiania jest identyczna jak przy kolektach.
Nie znajdujemy też w Missale wzmianki o pocałunku ołtarza, który w tym miejscu
przewiduje zarówno Innocenty III jak i późniejsze mszały laterańskie.

W czasie, gdy kapłan modli się oracjami postcommunio, subdiakon— o czym
wspomnieliśmy wyżej — obmywa kielich wodą. Akolici natomiast, gdy tylko nie
są zajęci innymi czynnościami, odnoszą kielich do zakrystii. W trakcie ostatniej
oracji jeden z nich zapala świece, a drugi przynosi z ołtarza subdiakonowi księgę
Ewangelii. Przy kapłanie pozostaje jedynie diakon.

... Ite missa est

Gdy zostanie odmówiona ostatnia z modlitw, po której chór odpowie „Amen”, kapłan
z diakonemprzechodzą na środek ołtarza. Kapłan śpiewaDominus vobiscum.Wezwa-
nie to kieruje obrócony w stronę konwentu. Diakon odwraca się wraz z nim i śpiewa
odpowiednie do rangi dnia Ite missa est. Pamiętamy, że wezwanie to występuje tylko
na tych mszach, podczas których odmawia się Gloria in excelsis. W przeciwnym
wypadku ani celebrans, ani diakon nie odwracają się w stronę chóru, a w miejsce
Ite missa est diakon śpiewa Benedicamus Domino lub — na mszach za zmarłych —
Requiescant in pace. Celebrans z diakonem stoją odwróceni w kierunku konwentu je-
dynie podczas wezwania Ite missa est. Nie czekając, aż bracia zaśpiewają odpowiedź,
zwracają się powtórnie w stronę ołtarza. Ordinarium powtarza w tym miejscu za-
lecenie, by nie obracali się w tym samym kierunku co poprzednio. I tutaj mają unikać
obracania się wokół własnej osi. Jedyny obrót przez to samo ramię miał miejsce
w czasie offertorium. Warto zwrócić uwagę, że diakon śpiewa z pamięci odpowiednie
wezwania Ite missa est. Śpiewy te w rycie dominikańskim są stosunkowo proste.
Dodatkowo choć Ordinarium o tym nie wspomina, można domyślać się, że reszta
asysty stoi u stopni ołtarza już przygotowana do wyjścia.
Por. uwagi zawarte w niniejszym opracowaniu na stronach  oraz .
Por. Innocentius III,De sacro altaris mysterio, PL , B. S.J.P. van Dijk, J.H.Walker,TheOrdinal

of the Papal Court, dz. cyt., s. .
Por. Ordinarium, dz. cyt., s. , nr .
Stwierdzenie to nie jest całkowicie pewne. Możliwe, że autorzy Ordinarium dokonali skrótu

myślowego. Omawiany przepis stanowi: „Kapłan zaś i diakon stoją zwróceni do konwentu, gdy
padają słowa «Ite missa est», następnie odwracają się do ołtarza, nie obracając się [wokół własnej
osi]”. Czy autorzy mieli na myśli całe „Ite missa est”, to znaczy zawołanie i odpowiedź, czy tylko
pierwszą jego część pozostaje, kwestią nierozstrzygniętą.

Por. Ordinarium, dz. cyt., s. , nr , oraz uwagi w niniejszym opracowaniu.
Por. ilustracja ..





Ilustracja .: Folio r Prototypu. Strona Evangelistarium, lewa kolumna przedstawia
śpiewy diakońskie: ton ewangelii, wezwania Ite missa est, Benedicamus Domino,
Requiescant in pace, Flectamus genua. Levate, Humiliate capita vestra Deo
oraz Humiliate vos ad benedictionem.





. A Ordo missæ maioris altaris

Gdy chór śpiewa odpowiedź: „Deo gratias” lub „Amen”, kapłan pochyla się przed
ołtarzem ze złożonymi rękoma i odmawia zapisaną w mszale modlitwę Placeat
tibi. Skończywszy, prostuje się i całuje ołtarz. Modlitwa Placeat tibi — znana innym
rytom — mogła zostać zaczerpnięta z tradycji premonstrateńskiej lub cysterskiej.
W Prototypie znajduje się na folio v w następującym brzmieniu:

Placeat tibi sancta trinitas obsequium servitutis mee. et presta ut hoc sacrificium
quod oculis tuemaiestatis indignus obtuli. tibi sit acceptabilemihique et omnibus
pro quibus illud obtuli sit te miserante propitiabile. qui vivis et regnas deus per
omnia secula seculorum. Amen.

Powyższa oracja, wypowiadana szeptem, była używana w rycie rzymskim. Nie-
wielkie różnice wariantów dotyczą wyłącznie znajdującego się u dominikanów „hoc”
przed „sacrificium” i innego zakończenia. W rycie rzymskim przewidziana konkluzja
rozpoczyna się od słów: „Per Christum”. Istotniejszym elementem odróżniającym
oba ryty był dodatkowy pocałunek ołtarza, który kapłan odprawiający mszę według
niektórych ksiąg laterańskich składał po odmówieniu Placeat tibi. Z tego zwyczaju
już w XIII wieku zrezygnowali franciszkanie, w których sposobie odprawiania poca-
łunek poprzedzał wyłącznie ostatnie „Dominus vobiscum”. Dominikanie jednak
zachowali wcześniejszy zwyczaj i całowali ołtarz po modlitwie Placeat tibi.

Wszystkie mszały proweniencji laterańskiej przewidują dodatkowe modlitwy
wypowiadane przez kapłana po zdjęciu szat. Dominikanie nie przyjęli rzymskiego
zwyczaju odmawiania: antyfony Trium puerorum, Psalmów Benedicite omnia i Lau-
date Dominum in sanctis, powtórzenia antyfony. Nie znajdziemy w ich księgach
z interesującego nas okresu modlitw odmawianych w dialogu z asystą przypadają-
cych w rycie rzymskim po odmówieniu wspomnianych psalmów i modlitw: „Kyrie
eleison. Christe eleison. Kyrie eleison. Pater noster. Et ne nos inducas. Sed libera nos
a malo. Confiteantur tibi Domine” i kolejnych wersetów responsoryjnych, ani też
ostatnich oracji: Deus qui tribus pueris i Actiones nostras. Dominikański Mszał
większego ołtarza nie przewiduje tych ani innych modlitw.

W rycie dominikańskim z XIII wieku nie znajdujemy też bezwzględnego na-
kazu udzielania błogosławieństwa. W księgach franciszkańskich, powstałych blisko
dziesięć lat wcześniej, polecenie to jest sformułowane w następujący sposób: „Qua
completa benedicat populum dicens «In unitate Spiritus Sancti benedicant vos Pater
et Filius. Amen»”. Ale pojawia się tylko w części mszałów, a po kilku latach (w 
roku) zmieniono jego formę do znanej i obecnie. W Zakonie Kaznodziejów nato-
miast, jeszcze przed ogłoszeniem Correctorium Humberta bracia podczas kapituły
w Bolonii w roku  uchwalili, że na mszach nie udziela się błogosławieństwa: „In
fine vero misse. sacerdos qui celebrat. nunquam det benedictionem”. Ordinarium
z  roku wprowadziło jednak możliwość benedykcji. Od tej pory udzielenie błogo-
Por. A. King, Liturgies of the religious orders, dz. cyt., s. .
Por. S.J.P. van Dijk, J.H. Walker, The Ordinal of the Papal Court, dz. cyt., s. .
Por. tamże.
Por. tamże, s. .
 Indutus planeta, V.L. Kennedy [red.], s. .
Por. S.P.J. van Dijk OFM, J.H. Walker, The Origins of the Modern Roman Liturgy dz. cyt., s. .

Nowe brzmienie polecenia: „Qua completa benedicat populum dicens. «Benedicat nos et custodiat
omnipotens dominus pater et filius et spiritus sanctus . Amen”. W. Legg, Tracts on the Mass, dz. cyt.,
s. .

MOPH , s. .





.. Gratiarum actiones

Ilustracja .: Rycina przedstawiająca sposób ułożenia rąk celebransa podczas udzielania
błogosławieństwa. Źródło: Quomodo sacerdos se præparare debet ad Missam
w Missale Sacri Ordinis Prædicatorum venerabilis patris fr. Nicolai Rodulfii
eiusdem Ordinis generalis magistri iussu impressum, Romæ , s. .

sławieństwa było możliwe, o ile uzasadniał je lokalny zwyczaj. Wówczas należało
pobłogosławić nie braci, ale osoby znajdujące się poza chórem. Dominikańskie
zasady dotyczące udzielania błogosławieństwa są charakterystyczne dla swojego
czasu, kiedy w Kościele nie obowiązywała jeszcze jednolita praktyka rozpoczynania
i kończenia mszy znakiem krzyża. Dlatego również w mszałach rzymskich nie zawsze
pojawia się błogosławieństwo udzielane na zakończenie mszy. Niektóre przewidują je
obligatoryjnie, inne przemilczają zupełnie. Ryty zakonne benedyktynów, cystersów,
premonstratensów wprowadziły obowiązkowe błogosławieństwo dość późno, bo na
przestrzeni od XIV do XVII wieku. W XIII wieku co najwyżej dopuszczano je na
tej samej zasadzie, którą stosowali dominikanie. Warto jednak zwrócić uwagę, że
w Evangelistarium na folio r, gdzie umieszczono śpiewy diakońskie (por. ilustracja
.), umieszczono rubrykę: „Jeśli biskup mszę celebruje” i wraz z nią zanotowano
wezwanie „Humiliate vos ad benedictionem”. Możemy zatem mniemać, że msza cele-
browana przez biskupa była kończona błogosławieństwem, a przynajmniej, że bracia
byli przygotowani na taką ewentualność.

Wspomnieliśmy wyżej, że Mszał większego ołtarza nie przewiduje poza Placeat
tibi innych modlitw celebransa. Dodatkowe informacje na ten temat i innych zwycza-
jów dominikańskich stosowanych po mszy świętej znajdujemy w Missale minorum
altarium. Szczególnie interesujące jest rozstrzygnięcie dotyczące lektury Prologu
Ewangelii św. Jana (J ,–). Zajmiemy się nim najpierw. Wersja dominikańska róż-
niła się od wykorzystywanej w innych rytach. Różnica nie była znacząca, dotyczyła
wyłącznie interpunkcji. W powszechniejszej wersji tekst łaciński brzmi: „Omnia
per ipsum facta sunt, et sine ipso factum est nihil quod factum est; in ipso vita erat”.
Na temat losów tego zwyczaju por.: W. Bonniwell OP, A History of the Dominicain Liturgy…, dz.

cyt., s. n.
Por. Ordinarium, dz. cyt., s. , nr .
Por. S.J.P. van Dijk, J.H. Walker, The Ordinal of the Papal Court, dz. cyt., s. n.
Por. J. Jungmann SJ, Missarum Sollemnia, dz. cyt., t. , s. n. Tam też znajdują się odniesienia do

odpowiednich źródeł w przypisach –.
Wyjątek Ewangelii nie został zanotowany wraz z rubrykami w Prototypie. Prolog znajduje się na

folio r.





. A Ordo missæ maioris altaris

Tłumaczymy go zazwyczaj: „Wszystko przez Nie[go] się stało, a bez Nie[go] nic się nie
stało, co się stało. W Nim było życie”. Wersja kaznodziejów rozdzielała zdania inaczej:
„Omnia per ipsum facta sunt et sine ipso factum est nichil. Quod factum est in ipso vita
erat”, a więc: „Wszystko przezNie[go] się stało, a bezNie[go] nic się nie stało. Co się
stało, w Nim było życiem”. Dominikańska wersja układu zdań znajduje też odzwiercie-
dlenie w Tomaszowym komentarzu do Ewangelii według św. Jana. Różnica, o której
wspomnieliśmy, jest niewielka. Liturgia średniowieczna nie przypisywała aż tak wiel-
kiego znaczenia do podobnych szczegółów, a trzeba pamiętać, że już w XII wieku
w co najmniej kilku ośrodkach pojawia się lekcja tego fragmentu Ewangelii. Stosuje
się ją jednak wyłącznie przy specjalnych okazjach, takich jak chrzest dziecka, msza
dla chorych czy msza odprawiana w intencji o uchronienie przed burzami. Prolog
w użyciu, jakie nas interesuje, pojawił się też u Innocentego III w Ordo missæ.
Wątpliwe jest jednak, czy nie został dodany do tego tekstu znacznie później, bowiem
w De altaris mysterio brakuje komentarza do ostatniej Ewangelii. J. Jungmann SJ
uważa, że dopiero u dominikanów w Missale minorum altarum znajdujemy najstar-
szą rubrykę na temat związku pierwszego rozdziału Ewangelii św. Jana z modlitwami
po zakończeniu mszy. Wydaje się jednak, że możliwe są co najmniej dwie interpre-
tacje przytaczanej przez J. Jungmanna SJ wzmianki o Prologu. Wspomniany przepis
jest bardzo złożony. Po pierwsze stanowi, że żadne czynności kapłana podejmo-
wane po mszy nie powinny powstrzymywać ministrantów od podjęcia kolejnych
obowiązków, ale nie jest określone, jakie to zajęcia mogłyby zajmować asystujących
braci. Ewentualne modlitwy kapłana nie mogą również przeszkadzać księdzu, który
chciałby po nim odprawić mszę. Jak możemy się domyślać, w klasztorach niezbyt
licznych ministranci mogli być zajęci innymi posługami lub pomagać kolejnemu
celebransowi. W klasztorach, gdzie msze prywatne odprawiano przy tych samych
ołtarzach jedna po drugiej, było istotne, by prywatna pobożność jednego brata nie
wstrzymywała innego od nakazanej posługi. Po drugie wszelkie modlitwy, o któ-
rych będzie mowa, można odmówić w trakcie zdejmowania szat lub dopiero potem
(druga ewentualność dotyczyła dni, kiedy odmawiano oficjum o Najświętszej Maryi
Pannie „poza chórem”). W szczególności szaty należy zdjąć przed dodatkowymi
modlitwami, jeśli czeka na nie kolejny celebrans. Po trzecie, rubryka dotyczy modlitw
i psalmów, które nie zostały zapisane do odmówienia po mszy (wymienia między
innymi Benedicite Sacerdotes — fragment hymnu trzech młodzieńców), godzin ka-
nonicznych (jeśli kapłan ich jeszcze nie odmówił lub tych, których w ogóle tego dnia
nie odmawiano w chórze), i oficjum o Najświętszej Maryi Pannie. Prawdopodobnie
chodzi o codzienne oficjum o Najświętszej Dziewicy, które dołączano do godzin
kanonicznych, ale zawsze odmawiano poza chórem. Po czwarte dotyczy Prologu
Ewangelii według świętego Jana wraz z kolektą Omnipotens sempiterne Deus po-
przedzoną Dominus vobiscum. Zwróćmy uwagę, że autorzy Ordinarium zdają sobie
sprawę z pobożności eucharystycznej, którą praktykują bracia, odmawiając psalmy
lub modlitwy, których nie nakazano w księgach. W ramach tej pobożności — tak jak
sugeruje J. Jungmann SJ — kapłan mógł również odmówić Prolog. Istnieje jednak
Por. D. Jurczak OP, Vangelo e la liturgia domenicana, dz. cyt., s. .
Por. A. Franz, Die kirchlichen Benediktionen im Mittelalter, Freiburg , t. , s. , nn.
Por. Innocentius III, Ordo missæ, PL , D.
Por. Innocentius III, De sacro altaris mysterio, PL , –.
Por. J. Jungmann SJ, Missarum Sollemnia, dz. cyt., t. , s. .
Por. Ordinarium, dz. cyt., s. –.





.. Gratiarum actiones

druga możliwość. Mianowicie, przepis wymienia różne godziny kanoniczne, które
kapłan miałby odmówić sam, jeśli nie wysłuchał ich w chórze lub jeśli w ten dzień
w ogóle nie były odmawiane przez wspólnotę. Dalej wymienione są modlitwy ściśle
powiązane z kanonicznymi: tak zwane małe oficjum Najświętszej Maryi Panny oraz
pretiosa, które odmawiano po prymie. Jeśli kapłan nie miał księgi, z której mógłby
przeczytać odpowiedni fragment Ewangelii, wówczas miał go zastąpić lekcją Prologu
Ewangelii według świętego Jana: „Fratres qui extra conventum sunt, si Evangelium
proprium in promptu non habuerint, dicant: «Secundum Johannem. In principio erat
Verbum» etc. usque ad «sine ipso factum est nihil»”. Dodana do lekcji kolekta była
używana w niedzielę w trakcie oktawy Bożego Narodzenia. Jeśli omawiany przepis
dotyczył pretiosa, w ramach nich odmawiano również modlitwę przytaczaną przez
księgi laterańskie — „Actiones nostras”. Wydaje się, że przepis zawiera skrót myślowy
i przytacza fragment rubryki o pretiosa, który mógł stać się jednym ze źródeł później-
szego zwyczaju odczytywania perykopy po skończeniu celebracji mszy. Przytaczamy
w całości kontrowersyjny zapis:

Psalmis et orationibus alicujus devotionis, quae scripta non sunt, sicut «Judica
me Deus» ante Missam, «Benedicite Sacerdotes» post Missam, servitorem non
impediat. Officium tamen de proprietate Temporis, si illud non audivit, vel non
sit auditurus in choro, et Officium de Beata Virgine, et Evangelium Joannis «In
principio» cum collecta «Omnipotens sempiterne Deus, dirige actus nostros in
beneplacito tuo, ut in nomine dillecti Filii tuimereamur bonis operibus abundare.
Qui tecum etc.» praemisso «Dominus vobiscum», poterit dicere deponendo vestes
vel post depositionem in diebus in quibus dicitur Officium de Beate Virgine extra
chorum. Ita tamen quod in his non impediat celebraturum post se.

Pamiętajmy jednak, że wszystko, co zostało wyżej powiedziane dotyczy mszy pry-
watnych. Nawet jeśli bracia dopuszczali czytanie Prologu, była to forma prywatnej
pobożności. W pierwszej połowie XIII wieku była to co najwyżej zachęta do po-
bożności lub wymóg uzupełnienia modlitw chórowych, a nie obligatoryjny nakaz.
Z resztą kolejne przepisy Ordinarium na temat mszy prywatnych mówią raczej o jej
skracaniu przez usuwanie dodatkowych modlitw, a choć nakłaniają do pobożności
prywatnej, również zalecają w niej umiar. Dominikanie nie wprowadzili zwyczaju
czytania ostatniej Ewangelii po mszy konwentualnej aż do XVI wieku. Wtedy zaś
liturgia dominikańska była w różnych aspektach upodabniana do liturgii rzymskiej.
Ordinarium, dz. cyt., s. , nr .
Ordinarium, dz. cyt., s. , nr .
Por. tamże, nr .
Por. tamże, nr .
 „Ordinamus etiam, ut omnes sacerdotes ubique in nostro ordine post missam dicant evangelium

«In principio erat Verbum» etc.” MOPH , s. . Akta kapituły odbywającej się w Rzymie w 
roku.

A. Thompson we wpisie blogowym zauważa: „Mało osób wie, że ryt dominikański przyjął stosowa-
nie «Ostatniej Ewangelii» (J , –) jako dziękczynienie kapłana przy ołtarzu po Mszy dopiero
wXVII wieku, długi czas po przyjęciu go przez liturgię rzymską. Faktycznie wprowadziliśmy ten do-
datek wskutek nacisków, abyśmy dostosowali się do zwyczaju rzymskiego, ponieważ w większości
miejsc wierni świeccy spodziewali się, że kapłan będzie recytował Prolog św. Jana na koniec liturgii.
Dominikanie stosowali nadal praktykę średniowieczną, zgodnie z którą w ramach dziękczynienia
kapłan recytował kantyk Benedicite omnia opera (Dn , –), nadal obecny w niedzielnych
laudesach, wracając od ołtarza do zakrystii. Liturgia rzymska okresu potrydenckiego zawierała
ten kantyk, ale wchodził on w skład dziękczynienia kapłana po Mszy. Dominikanie przyjęli także,
podobnie jak (jak się domyślam) rzymianie, zwyczaj zastępowania Prologu św. Jana odpowiednią





. A Ordo missæ maioris altaris

Kiedy kapłan skończy już korzystać z mszału, jeden z akolitów przekazuje księgę
diakonowi. Po dołączeniu się celebransa do asysty wszyscy wracają do zakrystii w ta-
kim porządku, w jakim przyszli do ołtarza. W zakrystii ministranci pomagają się
rozebrać najpierw kapłanowi, a potem sobie nawzajem. Ordinarium, podobnie gdy
opisuje początek służby ministrantów, tak również na jej końcu, określa, co należy
do ich obowiązków po zakończeniu celebracji. Uwagi te są jednak krótsze od po-
przednich i ograniczają się jedynie do wzmianki o tym, że zanim zdejmą w milczeniu
szaty, wracają do ołtarza, z którego odnoszą do zakrystii, „to, co powinno być odnie-
sione”. Na koniec asystujący bracia przykrywają ołtarz nakryciem, które usunęli
przed mszą.

.. K  

Bracia zakonni, którzy nie byli kapłanami, przyjmowali komunię świętą znacznie
częściej niż osoby świeckie. Od IV Soboru Laterańskiego laikat był zobowiązany
przynajmniej raz w roku przystąpić do sakramentu pokuty i pojednania, a po nim
przyjąć komunię. Komentarze duszpasterskie co prawda zachęcały świeckich, by
nie ograniczali się do przyjęcia Ciała Pańskiego wyłącznie raz na rok, ale nie wy-
magały częstotliwości większej niż trzykrotnie w ciągu roku. Zwyczaje zakonne
natomiast połączyły dni komunikowania z obowiązkiem strzyżenia tonsury, którą
odnawiano co kilka tygodni. Również dominikanie stosowali tę praktykę. Czytamy
o niej na kilka lat przed ostatecznym zatwierdzeniem rytu w aktach kapituł, które
odbyły się w Trewirze (rok ) i Londynie w  roku: „In qualibet rasura com-
municent omnes fratres”. Niekiedy pomiędzy dniami „rasuræ” wypadały długie
przerwy, a niekiedy nieobecność części braci odbierała im szansę przyjęcia komunii.
Skoro dni komunii były rzadkie, to każdy z nich był wyjątkowo cenny. Bracia zatem
dodali we wspomnianym przepisie uwagę, że wobec nieobecności znaczącej części
braci, by większość z nich mogła wziąć udział w obrzędzie, można wyznaczyć inny
dzień komunikowania, który nie musi być dniem świątecznym: „poterunt autem
omnes fratres interdum in aliqua die feriali communicare si visum fuerit priori qu-
ando melius poterunt interesse”. Przepis ten nie został ostatecznie potwierdzony
przez trzecią kapitułę z kolei. Ponieważ odbywająca się w Metzu kolejna kapituła
wprowadziła daleko idące zmiany do przepisów o razurze. Zanim je omówimy, mu-

Ewangelią z niedzieli — lub dnia powszedniego w Wielkim Poście — jeśli była ona pomijana wsku-
tek obchodu dnia jakiegoś świętego lub innej uroczystości. Niestety zwyczaj ten został zarzucony
w naszym rycie w  roku, gdy zniesiono wszystkie «Ostatnie Ewangelie» oprócz Mszy w ciągu
dnia Bożego Narodzenia, gdy Ewangelią dnia jest właśnie Prolog św. Jana. «Ostatnią Ewangelią»
jest wówczas Ewangelia z uroczystości Epifanii, czyli odwiedziny mędrców według Mateusza”. A.
Thompson OP, „Ostatnia Ewangelia” w rycie dominikańskim, [tłum.] D. Krupińska. Dostęp przez
stronę internetową: http://rytdominikanski.pl/ryt-dominikanski/ostatnia-ewangelia-w-rycie-d
ominikanskim/ — (//).

Por. Ordinarium, dz. cyt., s. , nr .
Por. uwagi na s.  niniejszego opracowania. Także: I.Ch. Levy, The Eucharist and Canon Law in

the High Middle Ages, [w:] A Companion to the Eucharist in the Middle Ages, red. I.Ch. Levy, G.
Macy i K. van Ausdall, Boston , s. –.

Por. opracowanie tematu u M. Rubin, Corpus Christi. The Eucharist in Late Medieval Culture,
Cambridge , w szczególności s. – oraz –.

Por. Th.M. Izbicki, The Eucharist in Medieval Canon Law, Cambridge , s. –.
MOPH , s.  i .
Tamże.



http://rytdominikanski.pl/ryt-dominikanski/ostatnia-ewangelia-w-rycie-dominikanskim/
http://rytdominikanski.pl/ryt-dominikanski/ostatnia-ewangelia-w-rycie-dominikanskim/


.. Komunia święta braci

simy się przyjrzeć w jakie dni Konstytucje sprzed  roku nakazywały strzyżenie.
W najstarszym odpisie Księgi konstytucji czytamy o piętnastu dniach, w których
bracia odnawiali tonsury. Stosując oryginalną pisownię tytułów dni, przedstawiamy
ich wyliczenie w tabeli .. Konstytucje Rajmunda z Peñafort z  roku wyliczają
dokładnie te same dni.

Rasura i komunia święta Data Od poprzedniej

 in natiuitate .  dni
 inter natiuitatem et purificationem . — . około  dni
 in purificatione . około  dni
 inter purificationem et pascha . — . : . od  do  dni
 in cena domini . : . od  do  dni
 inter pascha et pentecosten . : . — . : . około  dni
 in pentecoste . : . około  dni
 inter pentecosten et festum petri et pauli . : . — . około  dni
 in festiuitate eorumdem . około  dni
 in festiuitate sancte marie magdalene .  dni
 in assumptione beate marie uirginis .  dni
 in natiuitate eiusdem .  dni
 in festo sancti dyonisii .  dni
 in festo omnium sanctorum .  dni
 in festo beati andree .  dni
Tabela .: Daty udzielania komunii świętej braciom i liczby dni pomiędzy nimi w latach

 — .

Kapituła w Metzu postanowiła rozszerzyć do osiemnastu liczbę świąt, w które
braciamieli dokonywać postrzyżyn i przyjmować komunię świętą. Dlatego od punktu
szóstego zmieniła dotychczas obowiązującą listę, dodając do niej następujące dni:
druga niedziela po Zmartwychwstaniu, niedziela przed Wniebowstąpieniem, Zesła-
nie Ducha Świętego, pomiędzy Zesłaniem a świętem Jana Chrzciciela ( czerwca) —
jeśli między tymi dniami wypadało więcej niż cztery tygodnie, w przeciwnym wy-
padku można było wybrać inny dzień po Zesłaniu, a przed uroczystością apostołów
Piotra i Pawła,  czerwca,  lipca („pridie idus iulii”),  lipca („pridie kalendas
augusti”), Wniebowzięcie i Narodziny Najświętszej Maryi Panny, święta: Michała
Archanioła ( września),  tysięcy dziewic ( października), św. Marcina (
listopada) i św. Andrzeja ( listopada). Zwiększenie liczby dni było jednym z ce-
lów, jaki przyświecał obradującym braciom. Drugim było utworzenie takiej listy,
której daty będą wypadać w bardziej miarowych odstępach. Przepis ten jednak nie
wszedł do Konstytucji, ponieważ w kolejnym roku kapituła obradująca w Bolonii
zapoczątkowała proces zatwierdzenia liturgii w zwyczaju dominikańskim.
Por.Constitutiones Antique Fratrum Prædicatorum, A.H. Thomas, dz. cyt., s. . Pisownia tytułów

świąt oryginalna.
Por. R. Creytens, Les Constitutions des Frères Prêcheurs, dz. cyt., s. .
Możliwe skrajne daty Niedzieli Zmartwychwstania.
Możliwe skrajne daty Wielkiego Czwartku.
Możliwe skrajne daty Zesłania Ducha Świętego.
Por. MOPH , s. n.
Por. MOPH , s. .





. A Ordo missæ maioris altaris

Pośród ksiąg liturgicznych, które wchodzą w skład Prototypu znajduje się również
Księga konstytucji. W wersji ostatecznie zatwierdzonej wraz z liturgią poprawioną
przezHumberta, zapis dotyczący strzyżenia tonsur jest identyczny ze znajdującym się
w Konstytucjach Rajmunda. W Ordinarium Prototypu czytamy natomiast powtó-
rzone dopowiedzenie, na które natknęliśmy się w aktach kapituły londyńskiej z 
roku, mówiące o możliwości przesunięcia dnia tonsury i związanej z nią komunii
świętej, jeśli większa liczba braci na tym skorzysta. Wobec tegomożemy wyciągnąć
wniosek, że mimo próby wprowadzenia częstszej komunii świętej, od końca lat dwu-
dziestych, aż do  roku bracia przyjmowali ją piętnastokrotnie w dni wymienione
w tabeli .. Skuteczną zmianę wprowadzono dopiero na kolejnych kapitułach,
poczynając od odbywającej się w Mediolanie w  roku (następne miały miejsce
w Montpellier w  roku i we Florencji w ). Przesunięto wówczas udzielanie
komunii ze święta św. Dionizego ( października) na dzień św. Michała Archanioła
( września) oraz dodano jako dni tonsury święta św. Łukasza ( października)
i Czterech Koronowanych Męczenników ( listopada), a usunięto strzyżenie wypada-
jące we Wszystkich Świętych. Dodatkowo w okresie między świętem Oczyszczenia
a Paschą — jeśli czas ten się nadmiernie rozciągał — pozwolono odnawiać tonsurę
dwukrotnie.Wobec tego w okresie od  do  roku dominikanie przyjmowali
komunię świętą szesnaście lub siedemnaście razy w roku, mniej więcej co trzy tygo-
dnie. Ostatnia zmiana zwyczaju, którą wprowadzono w XIII wieku, została podjęta
w latach  —  na kapitułach w Lille, Montpelier i Strasburgu. Zrezygnowano
wówaczas z wymieniania konkretnych świąt, w które należało odnowić tonsurę,
a zamiast tego uchwalono ogólną zasadę, według której od Paschy do Wszystkich
Świętych strzyżono braci co dwa tygodnie, a w pozostałej części roku co trzy. Należało
jednak wybrać taki dzień, by był najbliższy uroczystościom liturgicznym. Przy
okazji zatwierdzania nowego zwyczaju przypomnianiano, że dni tonsury są również
dniami udzielania komunii świętej. Nowe prawo dodatkowo wzmocniono zakazem
obowiązującym pod karą „gravior”, aby nikt nie dodawał jakichkolwiek innych dni
„rasuræ”, a wobec tego i komunikowania. Rozwój prawa Zakonu Braci Kaznodzie-
jów, który obserwujemy w zakresie częstotliwości udzielania komunii świętej, daje
Por. R. Creytens, Les Constitutions des Frères Prêcheurs, dz. cyt., s. .
Por. Ordinarium, dz. cyt., s. , nr .
W tym czasie próbowano zmienić nie tylko dni, w które przyjmowano komunię, ale i sposób ich

wyznaczania. W roku  kapituła w Trewirze uchwaliła, że licząc od pierwszej niedzieli Adwentu,
tonsurę będzie się wycinać co trzy tygodnie („prima in prima dominica adventus. deinde per totum
annum de tribus in tres septimanas”). MOPH , s. . Przepis ten nie znalazł aprobaty kolejnej
kapituły i w związku z tym został porzucony. Kapituła w Trewirze raz jeszcze i znowu bezskutecznie
próbowała zmienić zasady częstotliwości strzyżenia tonsury. Tym razem w roku  zaproponuje,
by od Paschy do Wszystkich Świętych odnawiać tonsury co dwa tygodnie, a w pozostałej części
roku, by dokonywać tego co trzy tygodnie („rasura vero fiat a pascha usque ad festum omnium
sanctorum, de quindena in quindenam. a festo autem omnium sanctorum usque ad pascha, de
tribus in tribus septimanis”). MOPH , s. .

 „iv inter purificacionem et pascha. addatur. cum vero prolixitas temporis inter purificacionem et
pascha exegerit. addatur alia rasura. et tunc ille due intermedie fiant partito tempore.” MOPH , s.
, n, n.

 „Rasura vero fiat; a pascha usque ad festum omnium sanctorum de quindena in quindenam.
deinde fiat semel in tribus septimanis. ita tamen quod propter festa solemnia per dies aliquos possit
preveniri; vel eciam retardari”. MOPH , s. ,  i .

 „Ordinamus et volumus. quod quandocumque rasura fit in terminis assignatis; fiat communio in
eisdem. preter has autem rasuras ordinarias inhibemus. quod nullus rasuram extraordinariam
faciat. et qui fecerit; gravius puniatur”. MOPH , s. .





.. Komunia święta braci

wyraźny obraz pobożności braci żyjących w XIII wieku. Po zatwierdzeniu liturgii
według zwyczaju Zakonu, w kolejnych dwudziestokilkuletnich okresach dominikanie
sukcesywnie poszerzają listę dni, w które cała wspólnota była zobowiązana przyjąć
sakrament. Poczynając od  świąt przez  —  aż do  w ciągu roku. Dzieje się to
w czasie, gdy nie zmienia się ani teologia, ani praktyka częstotliwości komunikowania
osób świeckich.

W dzień, w którym bracia klerycy i konwersi mieli przyjąć komunię, należało
wygłosić do nich „exhortatio” — kazanie — oraz udzielić im „absolutio generalis”, aby
do sakramentu przystąpili godnie przygotowani. Podczas kapituły w Budzie w 
roku zachęcano przeorów, by kazanie do braci, którzy nie przygotowywali się do
kapłaństwa, a więc nie znali łaciny, wygłaszać w języku narodowym: „Provideant
priores quod in diebus communionis fratres conversi. sermonem habeant in vulgari”.
Pewnych trudności nastręcza pytanie, czym była ogólna absolucja, o której wspo-
mina Ordinarium. W analogicznym fragmencie Konstytucji obowiązującym mniszki
Zakonu Kaznodziejskiego, w którym ustala się zasady przyjmowania komunii, czy-
tamy: „Communio poterit fieri in anno quindecim uicibus. in terminis quibus uisum
fuerit fratribus curam de sororibus gerentibus: dummodo ad preparandum se possint
habere copiam confessorum”. Siostry zatem były zobowiązane do spowiedzi zanim
przyjęłyby komunię świętą. Warto zwrócić uwagę, że były dopuszczone również do
piętnastokrotnego przyjmowania sakramentu, a dzień przyjęcia był też dniem mycia
i skracania włosów. Czy należy się domyślać, że podobieństwo zwyczajów dotyczyło
również uprzedniej spowiedzi? Pośród absolucji w księgach dominikańskich XIII
wieku nie znajdujemy określenia „absolutio generalis”, a źródła pozadominikańskie
nazwę tę przypisują rozgrzeszeniu udzielanemu w niebezpieczeństwie śmierci lub
wraz z udzieleniem odpustu zupełnego. Również w wypadku udzielania komunii cho-
remu nie wspomina się o uprzedniej spowiedzi o ile chory może wyznać grzechy,
i o absolucji, która jednak nie jest nazwana „generalną”.

Domyślamy się jednak — żewwypadku udzielania komunii wszystkim braciom —
iż bracia byli zobowiązani do spowiedzi sakramentalnej. W przeciwnym razie byłoby
nieuzasadnione udzielanie absolucji, o której mówi się, że jest generalna, skoro
przed samym przyjęciem komunii będzie udzielone zwykłe odpuszczenie grzechów
w trakcie Confiteor. Również podczas wiatyku i namaszczenia chorych brat o ile był
w stanie, wyznawał grzechy, a samo wyznanie było wkomponowane w spowiedź
powszechną. Pamiętając o surowej dyscyplinie przygotowania się celebransów do
mszy, która w wielu miejscach wymagała spowiedzi sakramentalnej, zwalnianie
z takiego obowiązku braci byłoby niekonsekwentne.
Por. Ordinarium, dz. cyt., s. , nr .
Tego, że konwersi nie znali łaciny, dowodzi szereg skierowanych dla nich specjalnych wskazań

obecnych i w Konstytucjach, i w Aktach kapituł, według których zamiast brewiarza i uczestnictwa
w liturgii godzin mieli odmawiać inne modlitwy z pamięci, a ewentualne książki i psałterze, które
posiadali, mieli oddać innym. Por. Constitutiones Antique Fratrum Prædicatorum, A.H. Thomas,
dz. cyt., s. n. MOPH , s. , , , , , , , ,  oraz w szczególności nakaz
kapituły z  roku: „Conversi dum sunt in conventu. non dicant horas canonicas. vel de beata
virgine; ita quod ab aliis audiantur. et si qui habent psalteria. vel aliquos libellos; infra xv dies
auferantur ab eis. per priores vel eorum vicarios”. MOPH , s. .

MOPH , s. .
Liber constitutionum Sororum Ordinis Praedicatorum. Ex exemplari codicis Ruthenensis in archivo

generali ordinis Romae asservato, AOP  ( – ), dz. cyt., s. .
Por. Prototyp, f. v.





. A Ordo missæ maioris altaris

Do obowiązków subdiakona przed mszą należało, by dowiedział się od zakry-
stiana, ile konsekrowanych hostii znajduje się w tabernakulum. Dodatkowe hostie,
zgodnie z liczbą braci mających przystąpić do komunii, składał na ołtarzu, by zostały
konsekrowane podczas mszy. Liczba komunikantów miała być zawsze nieco więk-
sza, niż liczba braci przystępujących do sakramentu. Pozostałe hostie pozostawiano
dla chorych i na wypadek wiatyku. Konsekrowane komunikanty miały znajdować
się w odpowiednim naczyniu ze srebra (pixis argentea, łac. srebrna puszka, czyli
srebrny kielich z pokrywką), z kości słoniowej lub innego cennego materiału. Puszka
miała być wyściełana czystym, białym płótnem. W późniejszych ceremoniałach
wspomina się również o korporale w tabernakulum. Mówi się w nich również,
że komunikanty, które miały być konsekrowane w trakcie mszy składało się bądź
w podobnym naczyniu po prawej stronie kielicha lub też — gdy było ich niewiele —
bezpośrednio na korporale wraz z hostią. Mimo że nie znajdujemy w Prototypie
tych szczegółowych przepisów, możemy założyć, że wyściełanie naczyń płótnem
ustąpiło z czasem miejsca korporałowi w tabernakulum, a składanie hostii czy to na
korporale, czy też w kielichu bądź puszce, jest dość oczywistym rozwiązaniem, które
w XIII wieku stosowano, choć nie było wspomniane w przepisach.

Prototyp opisuje rozdawanie komunii, nie rozdzielając przepisów na obowiązu-
jące w trakcie mszy i poza nią. W zasadzie wspomina o udzielaniu komunii poza
mszą tylko w wypadku rozdawania jej chorym i wówczas, gdy przyjmujących sakra-
ment jest bardzo wielu. Tylko wtedy można — z wyjątkiem Wielkiego Czwartku —
przesunąć komunikowanie na moment po mszy świętej. Zwyczajnym momentem
dla obrzędu był czas przed śpiewem antyfony komunijnej. Wówczas, po komunii
kapłana, diakon w asyście akolitów ze świecami stawia puszkę z tabernakulum na
ołtarzu, otwiera ją, po czym on sam i wszyscy bracia z wyjątkiem celebransa wyko-
nują prostrację dla uczczenia Najświętszego Sakramentu. Kapłan natomiast głęboko
się pochyla. Po krótkiej chwili adoracji wszyscy odmawiają akt pokuty według
zwyczajnej jego formy. Po ostatniej modlitwie — absolucji, celebrans przystępuje
do udzielania komunii. Zanim to zrobi, dwóch braci z chóru rozciąga odpowiedni
obrus pomiędzy nim a przystępującymi do komunii tak, by sięgał od brody komu-
nikowanego do dłoni kapłana i stanowił zabezpieczenie dla partykuł. Braci tych
zmienią akolici, gdy już przyjmą komunię. Ryt kaznodziejów nie wspomina o uka-
zaniu hostii i wezwaniu Ecce Agnus Dei, ponieważ wezwanie to pojawia się w liturgii
dopiero w XVI wieku, a w rytuałach rzymskich dopiero pod koniec pierwszej połowy
XVII wieku. U dominikanów ukazanie hostii i dialog Ecce Agnus Dei — Non sum
Por. Ordinarium, dz. cyt., s. , nr .
Por. Ordinarium, dz. cyt., s. , nr .
Por. I. Cianti OP, Cæremoniale Sacri Ordinis Prædicatorum, dz. cyt., s. .
Por. C. Jasinski OP, Cæremoniale Missæ, dz. cyt., s. . I. Cianti OP, Cæremoniale Sacri Ordinis

Prædicatorum, dz. cyt., s. .
Por. Ordinarium, dz. cyt., s. , nr .
Por. Ordinarium, dz. cyt., s. , nr .
Por. uwagi na stronie  niniejszego opracowania.
 J. Jungmann SJ wspomina, że była to wówczas stosunkowomłoda praktyka, z której z czasemwyrósł

zwyczaj nakrywania klęcznika lub balasek, przy których udzielano komunii. Por. J. Jungmann SJ,
Missarum Solemnia, dz. cyt., t. , s. . Dominikanie przy udzielaniu komunii braciom zachowają
ten zwyczaj do XX wieku.

Por. Ordinarium, dz. cyt., s. , nr .
Por. J. Jungmann SJ, Missarum Solemnia, dz. cyt., t. , s. nn.





.. Komunia święta braci

dignus weszło do oficjalnych ksiąg liturgicznych Zakonu dopiero w  roku,
choć różne prowincje stosowały je wcześniej.

Procesja do komunii prowadziła od chóru, przez stopnie prezbiterium aż na
stopnie ołtarza. Bracia szli parami w następującej kolejności: najpierw ministranci,
rozpoczynając od diakona, następnie bracia z chóru od najstarszych ku najmłodszym,
a na końcu bracia konwersi. Bracia nie wykonują już prostracji, nie całują ani
ziemi, ani stopy kapłana, jak miało to miejsce w niektórych zwyczajach liturgicznych
z okresu. Jedynie klękają na oba kolana i wyprostowani przyjmują Ciało Pańskie do
ust, nie odwracając wzroku i dbając o godny wyraz twarzy. Po przyjęciu sakra-
mentu brat skłaniał się i przechodził na prawą stronę ołtarza do kielicha z winem
i chusty. Winem płukał usta, by nie zostały w nich okruchy hostii, a chustą wycierał
wargi. Zazwyczaj wystarczało użyć jednego kielicha i chusty, wówczas zadanie to
należało do diakona, jeśli konwent był bardzo liczny, subdiakon z drugim kielichem
stawał po lewej stronie ołtarza. Po przyjęciu komunii bracia zobowiązani byli do
cichej modlitwy przez cały czas trwania obrzędu, a ci, którzy nie przyjmowali Ciała
Pańskiego, wykonywali prostrację w stallach („super formas”).

Celebrans komunikował prawą ręką, czyli odwrotnie niż sam przyjmował ko-
munię. Lewą trzymał patenę pod hostią. Udzielając komunii, wypowiadał formułę:
„Corpus Domini nostri Jesu Christi custodiat te in vitam æternam. Amen”. Po
zakończeniu obrzędu chór śpiewał antyfonę, po której następował dalszy ciąg mszy
według opisanego powyżej schematu. Jak widzimy obrzęd udzielania Najświętszego
Sakramentu w swoim przebiegu i formie jest analogiczny do innych zwyczajów
z okresu. Autorzy przepisów sami zaznaczyli elementy, które różniły się od praktyk
stosowanych w innych zakonach czy miejscach. Różnice wynikały głównie z form
oddawania czci Ciału Pańskiemu przed przyjęciem komunii. Dominikanie stosują
bardzo powściągliwe środki okazania szacunku Najświętszemu Sakramentowi. Na-
leży nadmienić, że nie sposób wskazać na bezpośrednie źródła obrzędu stosowanego
u dominikanów. Średniowieczne mszały traktują tę praktykę dość pobieżnie, a po-
szczególe zwyczaje były zbyt podobne do siebie i nie można ustalić ich wzajemnej
zależnośći.

Por. A.ThompsonOP, Preconciliar Reforms of the Dominican Rite Liturgy: 1950 — 1962, „Antiphon”
. (), s. .

A. Thompson OP powołuje się na wydany w  roku w Nowym Yorku mszał dla osób świeckich
The Saint Dominic Missal. Możemy jednak wskazać i wcześniejsze źródła, które dowodzą XIX
i XX-wiecznej praktyki wprowadzania tych modlitw. Por. The Dominican Missal in Latin and in
English, dz. cyt., s. . F.A. Spencer,Ceremonies of the Dominican Rite, NewYork , s. . Jedyną
formą analogiczną do wspomnianego dialogu w zwyczaju dominikańskim było pytanie zadawane
choremu przed udzieleniem mu komunii świętej: „Credis quod hic sit Christus salvator Mundi?”
i odpowiedzi „Credo”. Prototyp, f. v, (kopista zapomniał uzułenić odpowiedź chorego). Musimy
jednak uznać, że analogia jest odległa. Na ten temat por. J. Jungmann SJ, Missarum Solemnia, dz.
cyt., t. , s. , przypis .

Por. Ordinarium, dz. cyt., s. , nr .
Por. Ordinarium, dz. cyt., s. , nr .
Por. Ordinarium, dz. cyt., s. , nr .
Brat, by nie przyjąć komunii musiał mieć na to odpowiednią zgodę przełożonego. Por. Ordinarium,

dz. cyt., s. , nr .
Por. Ordinarium, dz. cyt., s. , nr . W numerze  Ordinarium wspomina jeszcze, że gdyby

kapłan zauważył przed zakończeniem rozdawania komunii, że hostii jest zbyt mało, aby każdy
z braci mógł przyjąć sakrament, powinien przełamywać je na dwoje i rozdzielać połówki.

Por. J. Jungmann SJ, Missarum Solemnia, dz. cyt., t. , s. –.







ZAKOŃCZENIE

Celem analizy ordo missæ maioris altaris było ukazanie trzynastowiecznej celebra-
cji eucharystycznej w rycie dominikańskim w trzech aspektach: historycznym —
omawiającym powstanie jednolitego zwyczaju liturgicznego; porównawczym — uka-
zującym liturgię dominikanów w odniesieniu do współistniejących w XIII wieku
innych wariantów rytu rzymskiego; dramatycznym — odtwarzającym strukturę dra-
matyczną celebracji. Na zakończenie przeprowadzonych badań podsumujmy płynące
z nich wnioski, przedstawiając je w powyższych trzech aspektach.

Z perspektywy historycznej zauważyliśmy, że dominikanie tworzyli podwaliny
Zakonu czerpiąc z tradycji kanoniczej, a w szczególności premonstrateńskiej. Prowa-
dzenie życia klasztornego wymagało spójnych zasad nie tylko prawnych ale również
liturgicznych. Szybki wzrost liczby braci oraz ich duża mobilność i różnorodność
środowisk, z których pochodzili, utrudniały zachowanie spójnych form celebracji,
a w konsekwencji wspólnej tożsamości. Dlatego dążyli do ujednolicenia officium
ecclesiasticum. Próbowali osiągnąć ten cel najpierw (w latach  — ) przez
adaptację Liber consuetudinum białych kanoników z Prémontré i na tej podstawie
tworzenie własnych Konstytucji. Równolegle zatwierdzili zbiór zwyczajów liturgicz-
nych, który rozwijali wprowadzając zmiany w Liber constitutionum (lata  —
). Ostatecznie dzięki reformie ksiąg liturgicznych (trwającej conajmniej od 
roku, a zakończonej w roku ) stworzyli własny wariant rytu rzymskiego. Był to
pełny ryt liturgiczny secundum usum Ordinis Fratrum Prædicatorum, który obejmo-
wał wszystkie celebrowane we wspólnocie obrzędy, potrzebne do ich odprawiania
teksty i muzykę.

Aby nowy ryt liturgiczny w jednolitej postaci objął cały Zakon, dominikanie
wykonali zbiór egzemplarzy wzorcowych — ksiąg, na których podstawie w skrypto-
rium klasztoru St. Jacques w Paryżu stworzono exemplaria dla każdej z  prowincji.
Kodeksy te zawierały  ksiąg liturgicznych, a więc wszystkie, jakie były potrzebne do
celebracji kapituł, szczególnych obrzędów klasztornych, liturgii godzin i Eucharystii.
Exemplaria służyły do weryfikacji kopii rękopisów liturgicznych danej prowincji.
Dzięki temu kaznodzieje uniknęli konieczności odwoływania się do jednej, wzorco-
wej kopii manuskryptów liturgicznych, jak miało to miejsce na przykład u cystersów.
Wprowadzili również system dwóch korekt każdej nowo powstałej kopii, co dodat-
kowo pozwalało zachować spójność pomiędzy egzemplarzem wzorcowym danej
prowincji, a księgami służącymi podczas celebracji. W ten sposób bracia zadbali, aby
dynamicznie rozwijający się Zakon zachował jednolitą formę rytu.

Księgi liturgiczne dominikanów charakteryzowały się dużą ilością rubryk i de-
talicznym opisem działań chóru, celebransa i asysty. Pozwalało to na precyzyjne
ustalenie formy celebracji. Dodatkowo zastosowano w nich nota quadrata — zapis
muzyczny poddający się interpretacji rytmicznej — co gwarantowało jednolitą prak-
tykę wykonawczą w zakresie śpiewu chóru i solistów. W trakcie danego nabożeństwa
wykorzystywano kilka ksiąg, które wzajemnie się uzupełniały. Ich forma pozwala
określić role, jakie poszczególni bracia odgrywali podczas celebrowanych nabożeństw.
Liturgia predykantów była dziełem wspólnotowym, angażowała wszystkich, biorą-





Z

cych w niej udział zakonników. Zauważamy to również w ordo missæ, w którym
mimo pewnej paralelności działań celebransa, asysty i chóru, dominikanie zacho-
wali te elementy, które pozwalały na wyraźną interakcję uczestników, jak chociażby
wspólne słuchanie czytań. Analizując księgi doszliśmy do wniosku, że dominikanom
zależało również na bardziej aktywnym uczestnictwie chóru. Uzyskiwano je między
innymi przez powierzenie wspólnocie braci śpiewów, które zazwyczaj wykonywali
kantorzy, a także przez podtrzymanie zwyczaju wykonywania części stałych mszy
alternatim pomiędzy chórami południowym i północnym.

Z perspektywy porównawczej nasze obserwacje ograniczyliśmy do odpowiedzi
na dwa pytania: () Czy dana ceremonia w rycie dominikanów była ich własną kom-
pozycją, to znaczy, czy stworzyli ją na użytek własnej liturgii? () Czy też inne główne
Kościoły i zakony stosowały ten sam lub podobny zwyczaj? Zauważyliśmy, że Hum-
bert de Romanis przyjął kalendarz gregoriański i wyeliminował z niego większość
lokalnych elementów. Starał się bowiem, by Zakon posługiwał się liturgią reprezen-
tatywną dla całego Kościoła. Podobnie postąpiono z całym ordo missæ, które choć
specyficzne, w większości wykorzystywało obrzędy obecne w innych zwyczajach
liturgicznych współistniejących ze sobą w XIII wieku. Skupiliśmy się szczególnie na
podobieństwach występujących pomiędzy rytami dominikańskim, a premonstrateń-
skim, cysterskim, laterańskim i franciszkańskim. Zauważyliśmy, że usus dominikański
ma więcej cech wspólnych z ordines białych kanoników i mnichów, a mniej łączy go
z rytami wykorzystywanymi w kurii papieskiej i wśród braci mniejszych. Na tej pod-
stawie nie można jednak wyciągać wniosków na temat źródeł rytu dominikańskiego.
Nie taki też był cel prowadzonych analiz. Owszem, dominikanie mogli inspirować się
konkretnymi rozwiązaniami zaczerpniętymi od norbertanów, ponieważ u początków
Zakonu właśnie od nich przyjeli zbiór zwyczajów regulujących życie we wspólnocie.
Podobnie mogli korzystać z repertuaru cystersów, którego obszerne fragmenty od-
najdujemy w księgach predykantów, mimo że posługiwali sie odmiennym zapisem
nutowym. Niemniej, odwołując się do wniosków innych badaczy, można wykazać
równie liczne podobieństwa liturgii dominikańskiej z rytem Sarum, Laon, Bragi i in-
nymi. Odmienność od zwyczajów kurii papieskiej i braci mniejszych, którzy bazowali
na mszale Honoriusza III, nie dotyczy zasadniczej struktury mszy, ale ogranicza się
do konkretnych gestów, modlitw i poszczególnych obrzędów. Zajmowaliśmy się je-
dynie ordo missæ, a pominęliśmy porównanie formularzy mszalnych, które mogłyby
wykazać dalsze podobieństwa lub różnice. Nie ulega jednak wątpliwości, że zwy-
czaj dominikanów jest wariantem rytu rzymskiego, w którym bracia św. Dominika
podkreślili elementy istotne dla ich tożsamości.

Podczas analizy struktury dramatycznej mszy zwróciliśmy uwagę, że bracia spra-
wowali liturgię w świątyniach, które tworzyli zgodnie z własnym prawem, kładąc
nacisk na ubóstwo i prostotę, zarówno w zakresie sprzętów, jak i budowli. Ich archi-
tektura charakteryzowała się swoistą apofatycznością. W świątyniach dominikanów
XIII stulecia zostały wyznaczone kolejne koncentryczne kręgi obcowania z sacrum.
Ołtarz znajdował się na wschodnim krańcu świątyni, był zatem skrajnie oddalony
od wejścia do kościoła. Dodatkowo wznosił się ponad poziom posadzki nie tylko
kościoła, ale i prezbiterium oraz chóru. Stanowił punkt zbiegu perspektywy, cen-
trum współśrodkowych sfer, a zarazem miejsce niedostępne nikomu poza kapłanem
i asystą. Poniżej ołtarza znajdowało się prezbiterium, krąg dostępny nielicznym po-
sługującym podczas Najświętszej Ofiary lub w trakcie laudes i nieszporów. Pomiędzy
nimi ustalono hierarchię, która wyznaczała zakres dostępu do świętych obrzędów.





Z

Diakon znajdował się tuż za księdzem, a subdiakon zajmował kolejne, niższe miej-
sce. Pozostali ministranci mieli wyznaczone miejsca jeszcze dalej lub na skraju stall.
Oratorium to kolejny krąg przestrzeni dostępnej jedynie dla wybranych członków
zgromadzenia. Przebywający w nim zakonnicy byli co prawda pełnoprawnymi uczest-
nikami nabożeństw, ale i ich miejsce podkreślało świętość celebrowanych obrzędów
w prezbiterium. Od reszty uczestników liturgii byli oddzieleni lektorium, przegrodą
z ambonami. Za nią znajdowała się nawa. Po obu stronach ścianki oddzielającej ecc-
lesia fratrum od ecclesia laicorum wznoszono ołtarze lub kaplice. Był to kolejny krąg,
do którego mogli wejść wybrani świeccy — mężczyźni. Dopiero nawa była przestrze-
nią dostępną wszystkim wiernym, którzy chcieli skorzystać z posługi braci. Układ
świątyni przez zastosowanie szczególnych rozwiązań architektonicznych podkreślał
niedostępność tego, co było sprawowane. Podczas mszy świętej kapłan kierował
się w tym samym kierunku co chór braci. Od wiernych był oddzielony stopniami
prezbiterium, stallami i lektorium. Był przez nich widziany jedynie dzięki oknu w in-
termedium. Uczestnicy nabożeństw, jeśli nie byli księżmi lub ewentualnie braćmi
konwersami, jedynie słyszeli celebrowaną liturgię.Wejście do prezbiterium, swoistego
sanctuarium kościołów mendykanckich, a jednocześnie przełamanie granicy pomię-
dzy przestrzenią dla chóru i celebransa następowało dopiero podczas przyjmowania
komunii świętej, udzielanej braciom zakonnym mniej więcej co trzy tygodnie.

Sprzęty wykorzystywane podczas obrzędów były proste i pozbawione przepy-
chu, a ilość obrazów była stosunkowo niewielka. Podobnie szaty nie odznaczały się
szczególnymi zdobieniami. Uwaga uczestników miała być skoncentrowana przede
wszystkim na treści, a więc słowie, które było celebrowane w trakcie wspólnego
oficium divinum. Skupienie wokół słowa odpowiadało tożsamości dominikanów —
kanoników posłanych, by studiowali i głosili Słowo Bożego. Podczas liturgii mszalnej
najwyraźniejszym przejawem czci dla Słowa Bożego była uroczysta procesja z ewan-
geliarzem odprawiana podczas mszy świętej w dni świąteczne. Drugim elementem,
który koncentrował uwagę uczestników liturgii mszalnej w rycie dominikańskim
było Ustanowienie — Słowo, które staje się Ciałem. W tym wypadku środki dra-
matyczne były odwrotnością zastosowanych podczas procesji z księgą Ewangelii:
zamiast śpiewu cisza, zamiast pochodu prostracja i zastygnięcie w bezruchu, zamiast
wspólnego wpatrywania się w krzyż i nasłuchiwania wypowiadanych słów nakryte
kapturami, spuszczone głowy. W obu ceremoniach sam rytuał podkreślał znaczenie
i sens celebrowanych tajemnic.

Liturgia mszalna dominikanów składała się z sześciu części, które łączyły się
w pary dzięki wspólnym momentom kulminacyjnym. W pierwszej części, Introitus,
dzięki skróceniumodlitw u stopni ołtarza, ograniczeniu roli celebransa i podkreśleniu
roli chóru, bracia byli prowadzeni przez obrzęd oczyszczenia. Stanowił on łagodne
przejście pomiędzy liturgią godzin kanonicznych, a celebracją mszy. W drugiej czę-
ści, Instructio, akcja liturgiczna z każdym kolejnym elementem wykorzystywała
coraz mocniejsze środki dramatyczne, z których najwyrazistszym była wspomniana
procesja z ewangeliarzem. Lektura Ewangelii dla dwóch pierwszych części mszy
stanowiła kulminację, której „rozładowaniem” był rytmiczny śpiew Credo. Po nim
napięcie dramatyczne budowano jakby od nowa: przez skrócone obrzędy oferto-
ryjne, działanie podjęte przez asystę i jednostajną melodię prefacji aż do Sanctus,
które ponownie angażowało wszystkich uczestników przez dialogiczną formę i dy-
namiczną melodię. Mocny akcent kończący Oblatio nagle urywał się, wchodząc
w absolutną ciszę Kanonu — był to drugi moment kulminacyjny struktury drama-





Z

tycznej rytuału. W ciągu kolejnych części — Postulationes i Gratiarum actiones —
liturgia zachowywała spokojne tempo, jakby rozładowując uprzednio wytworzone
napięcie dramatyczne. W pierwszej z części uczestnicy byli włączani w celebrowane
obrzędy przez dołączenie się domodlitw kapłana na koniec Pater noster, przez obrzęd
pokoju, w którym otrzymywali owoce składanej ofiary i w końcu przez kontynuację
modlitw celebransa w antyfonie na komunię. W drugiej części msza domykała się
przez stworzenie klamry dramatycznej z pierwszymi modlitwami zanoszonymi u jej
początku. Najwyraźniejszym akcentem dramatycznym tych części był obrzęd pokoju,
po którym następowało stopniowe wyciszenie.

Aby osiągnąć opisany efekt dramatyczny, dominikanie posługiwali się skromnymi
środkami. Używali ich jednak bardzo świadomie. Do najważniejszych z nich nale-
żały: melodeklamacja czytań, widoczne choć powściągliwe gesty kapłana, specjalne
ustawienia asysty, procesja, szczególne wykorzystanie kadzidła (obecne podczas
procesji, a użyte jedynie do okadzenia darów i przemienionych Postaci Eucharystycz-
nych), napięcie pomiędzy dynamicznym, rytmicznym i wykonywanym w dialogu
śpiewem a ciszą, prostracje. Dzięki tym środkom i przewidzianemu układowi dnia
msza święta stanowiła zarówno kontynuację, jak i prowadziła do celebracji liturgii
godzin. Wyraźnie się od niej odróżniała ale nie stanowiła obcego elementu. Prze-
ciwnie, wykorzystywała formy z liturgii godzin, by za ich pomocą, celebrować ofiarę
Chrystusa, łącząc ją z ofiarą Kościoła.

W każdym z omówionych aspektów można pogłębić dalsze badania nad trzy-
nastowieczną liturgią mszy sprawowanej przez dominikanów. Przede wszystkim
analiza formularzy mszalnych i innych obrzędów mogłaby wykazać dalsze zależności
pomiędzy zwyczajem dominikańskim a premonstrateńskim i cysterskim. Może się
też okazać, że w warstwie tekstu występuje więcej podobieństw do liturgii laterań-
skiej czy franciszkańskiej. Dodatkowo analiza mszy prywatnej (mniejszego ołtarza)
mogłaby wykazać większy związek z rytem opisanym przez Haymona z Faversham.
Badania te można rozszerzyć na liturgię kartuzów, ponieważ i w tym obszarze nie
można wykluczyć pewnych związków z liturgią predykantów, dalej zaś z rytami
Sarum i Laon. Natomiast, aby uzyskać pełen obraz struktury dramatycznej celebracji,
należałoby poddać analizie śpiewy części zmiennych mszy świętej. W uchwyceniu
specyfiki śpiewu dominikańskiego może okazać się pomocne zastosowanie zasad
rytmicznych wyłożonych przez Hieronima z Moraw w Tractatus de musica, a także
zasad wykonawczych omówionych przez Humberta z Romans w Expositio in Consti-
tutiones. Każdy z tych kierunków badań może zbliżyć nas do głębszego zrozumienia
tożsamości i duchowości dominikanów, a szerzej ludzi wierzących złotego okresu
średniowiecza. Pozwoli też na lepsze poznanie i owocniejsze przeżycie celebracji,
w której uczestniczymy współcześnie, ponieważ znacząca część dawnych obrzędów
nadal jest stosowana w liturgicznej modlitwie Kościoła.

W ramach tej monografi, pierwszej, która w języku polskim analizuje rytuał mszy
świętej w rycie dominikańskim z XIII wieku, postanowiliśmy ograniczyć się jedynie
do naszkicowania ram całości zagadnienia. Liczymy, że w ten sposób udało się nam
stworzyć podstawy do dalszych badań szczegółowych i zbliżyć się do pełniejszego
obrazu duchowości liturgicznej dominikanów.





BIBLIOGRAFIA

Ź 

Bréviaire et autres livres liturgiques (Epistolier, Evangéliaire, Sacramentaire, Collec-
taire, Martyrologe). Règle de saint Benoît. Coutumes de l’Ordre de Cîteaux,
Bibliothèque de Dijon, Ms -(), XIIе siècle (– ?).

Ecclesiasticum Officium Ordinis Fratrum Prædicatorum, per quatuordecim libros di-
stinctum, secundum correctionem et ordinationemMagistri Ordinis Humberti
de Romanis, a Capitulis generalibus aa. 1254, 1255, 1256 approbatum. Vulgo
apelletur „Archetypus” vel „Prototypus Liturgiæ Dominicanæ”, Archivum gen.
O.P., XIV L , –, Romae.

Graduel et sacramentaire, Ville de Laon, Bibliotheque Municipale, Ms  (Laon
), XIIе–XIIIe siècle.

Kollektar, Badische Landesbibliothek Karlsruhe, St. Peter perg. , z roku .
Kollektar, Badische Landesbibliothek Karlsruhe, St. Peter perg. , z roku .
Missal for Franciscan use, in Latin, decorated manuscript on vellum, Bergendal MS.

, Włochy przed  rokiem. Od sierpnia  roku w kolekcji Josepha
Pope’a.

Missale cisterciense, Freiburg, Kantons und Universitätsbibliothek, Ms. L , II poł.
XII wieku.

Missale Dominicanum, Badische Landesbibliothek Karlsruhe, St. Peter perg. ,
z roku .

Missale Parisiense, Bibliothèque nationale de France, Département des manuscrits,
Latin , –.

Missale Parisiense, Bibliothèque nationale de France, Département des manuscrits,
Latin , –.

Missale Parisiense, Bibliothèque nationale de France, Département des manuscrits,
Latin , –.

Missale præmonstratense, Bibliothèque nationale de France, Département des manu-
scrits, Latin , –.

Sacramentarium cisterciense, Bibliothèque nationale de France, Département des
manuscrits, Latin , –.

Sacramentarium cisterciense, Bibliothèque nationale de France, Département des
manuscrits, Latin , –.

Ross. 1164, Città del Vaticano, Biblioteca Apostolica Vaticana, .

Ź 

Analecta Hymnica Medii Aevi, tomów : t.  –  [red.] Dreves G.M. , t.  – ,
 [red.] Dreves G.M., Blume C., t.  –  [red.] Blume C., t.  –  [red.]
Blume C., Bannister H.M., Leipzig  – .

Acta Capitulorum Generalium Ordinis Prædicatorum, Reichert B.M. OP [red.], t. ,
Roma , [w:] MOPH .

Breuiariu[m] Secundu[m] Ordinem Predicatorum, Milan .





B

Bullarium Ordinis Fratrum Prædicatorum, [wyd.] A. Bremond, t. , Roma .
Cæremoniale iuxta Ritum S. Ordinis Fratrum Prædicatorum Alexandre-Vincent

Jandel, Melines .
Cæremoniale Missæ in Ordine F[ratrum] Prædicatorum Celebrandæ. Partim ex

antiquo Rubricario, partim ex rubricis Missalis Ordinis, Krakow .
Cantum quem Cisterciensis ordinis ecclesiæ, PL , -.
Cantus Missarum juxta Ritum Sacri Ordinis Prædicatorum, Alexandre-Vincent

Jandel, Ghent .
Cantus Missarum Totius Anni ad Usum Sacri Ordinis Fratrum Prædicatorum, Paris

.
Cantus Passionis D.N.J.C. juxta notam Processionarii S.O.Ρ, Rzym , [wyd. ]

Oakland .
Collectarium Chorale Secundum Vsum Fratrum Predicatorum. Nuper iuxta decreta

eiusdem Ordinis reformatum, correctum atque ampliatum, Venice .
Collectarium iuxta ritum sacri Ordinis Prædicatorum, Romae .
Collectarium juxta Ritum Sacri Ordinis Prædicatorum S. P. N. Dominici, Rome .
Constitutiones primaevæ S. Ordinis Prædicatorum, Conventus S. Dominici, Faesulis

.
Graduale juxta Ritum Sacri Ordinis Prædicatorum, Hyacinthe-Marie Cormier, Rome

.
Graduale juxta Ritum Sacri Ordinis Prædicatorum, José Maria Larroca, Rome –

Tournai .
Graduale juxta Ritum Sacri Ordinis Prædicatorum, Manuel Suárez, Rome .
Graduale juxta Ritum Sacri Ordinis Prædicatorum, Martin Stanislas Gillet, Rome

.
Libellus de Principiis Ordinis Predicatorum auctore Jordano de Saxonia, [wyd.] H.C.

Scheeben, [w:] MOPH , Romae , s. –.
Liber constitutionum Ordinis Fratrum Prædicatorum juxta codicem Prototypum

beati Humberti in archivo generali ordinis Romae asservatum, [w:] AOP 
(–), s. –, –, –.

Liber constitutionum Sororum Ordinis Prædicatorum. Ex exemplari codicis Ruthe-
nensis in archivo generali ordinis Romae asservato, [w:] AOP  (–),
s. –.

Litteræ Encyclicæ Magistrorum Generalium Ordinis Prædicatorum. Ab Anno 1233
usque ad Annum 1376, [wyd.] M. Reichert, [w:] MOPH , Romæ .

Missale ad Consuetudinem Fratrum Predicatorum Ordinis Sancti Dominici. In quo
no[n]nulla alijs hacten[us] imp[re]ssis nequaq[uam] i[n]serta ad plenu[m]
co[n]scribu[n]tur, Paris .

Missale ad usum ordinis Praimonstratensis, Nancy .
Missale ad Vsum Fratrum Predicatorum Sancti Dominici, Venice .
Missale Conventuale. De officio ministrorum Altaris: et sacra communione, [wyd. na

podstawie znajdującego się wBritishMuseum (Add. ) odpisu Prototypus
Liturgiæ Dominicanæ], [w:] J. Wickham Legg, Tracts on the Mass, London
, s. –.

Missale iuxta ritum Ordinis Prædicatorum. auctoritate Apostolica approbatum
reverendissimi patris Aniceti Fernandez eiusdem ordinis magistri generalis
iussu editum, Romae .

Missale iuxta ritum sacri Ordinis Prædicatorum S.P.N. Dominici, Romae .





B

Missale juxta Ritum Fratrum Ordinis Predicatorum. Anno Domini 1595 reformatum,
Ippolito Maria Beccaria, Venice .

Missale Ordinis Predicatorum, Paris .
Missale Predicatorum. Multis friguris, imaginibus, ac divine scripture et sacrorum

doctorum auctoritatibus ad festivitatum congruentiam decoratum, nuperri-
meque impressum, Venice .

Missale S[ecundu]m Ordine[m] Fratru[m] P[re]dicatoru[m], Lübeck .
Missale S[ecundu]m Ordinem Fratru[m] Predicatoru[m], Venice .
Missale S[ecundu]m Sacru[m] Ordinem Fratru[m] P[re]dicator[um], Tommaso de

Vio Cajetan, Florence .
Missale Sacri Ordinis Prædicatorum venerabilis patris fr. Nicolai Rodulfii eiusdem

Ordinis generalis magistri iussu Impressum, Romae .
Missale Secu[n]du[m] Ordine[m] Fratru[m] Predicatorum, Venice .
Missale Secundu[m] Ordinem Fratrum Predicato[rum] Ordinis S[an]cti Dominici,

Venice .
Missale Secundum Consuetudinem Ordinis Fratrum Predicatorum, Naples .
Missale Secundum Ordine[m] Fratrum Predicatorum, Milan .
Missale secundum Ordinem Fratrum Prædicatorum iuxta decreta capituli generalis

Salmantice, anno Domini 1551 celebrati, reformatum [per Angelum Bettinum]
& authoritate Apostolica comprobatum, Paryż .

Missale secundum ordinem Fratrum Predicatorum juxta decreta Capituli generalis
Salmantice, Anno domini 1551, Wenecja .

Missale Secundum Ordinem Fratrum Predicatorum. Juxta decreta capituli generalis,
anno domini 1551 Salmanticae celebrati, reformatum, Venice .

Missale secundum Ordinem Fratrum Predicatorum. In hac nouissima impressione
addita fuere Officia Corone Spinarum Domini, Misteriorum Sacratissimi
Rosarij, Venice .

Ordinarivm Sacrarvm Cæremoniarvm et Divini Officii ad Ritvm Fratrvm Prædicato-
rum. In duos libros distributum ex antiquis purgatum et correctum atque ex
recentioribus et adnotationibus aliisque necessariis auctum, Serafino Cavalli,
Salmanca .

Processionari[um] Ordinis Fratrum Predicator[um]. Rursus recognitum, multis ora-
tionibus adauctum, Tommaso de Vio Cajetan, Venice .

Processionarium juxta Ritum S. Ordinis Prædicatorum, Hyacinthe-Marie Cormier,
Rome .

Processionarium juxta Ritum Sacri Ordinis Prædicatorum S. P. N. Dominici, Agostino
Galamini, Rome .

Processionarium juxta Ritum Sacri Ordinis Prædicatorum, Martin Stanislas Gillet,
Rome .

Processionarium Ordinis Fratrum Predicatorum, Seville .
Processionarium Sacri Ordinis Prædicatorum, Alexandre-Vincent Jandel, Lyon .
Processionarium Sacri Ordinis Prædicatorum, Andreas Frühwirth, Romae .
Processionarium Secu[n]dum Morem Almi Ordinis Prædicatorum Sanctissimi Patris

Dominici, Salamanca .
Stałe części Mszy Świętej według rytu dominikańskiego, Kraków .
Supplementum ad Cantus Missarum juxta Ritum Sacri Ordinis Prædicatorum,

Alexandre-Vincent Jandel. Malines .
Tabulæ Ordinis Teutonici, [wyd.] Strehlke, Berolini .





B

The Dominican Missal in Latin and in English, Revised Edition, Oxford .
Usus antiquiores Ordinis Cisterciensis, PL , –.
Zasady zwyczajnego śpiewu Kościoła wedlug rytu św. Zakonu Braci Kaznodziejów,

[tłum.] D. Krupińska, [red.] G. Przechowski OP, R. Pożarski, [red. naukowa]
T. Grabowski OP, J. Kubieniec, Kraków .

L 

Albertus Magnus, De mysterio missæ, [w:] Alberti Magni Ratisbonensis episcopi,
ordinis Prædicatorum, Opera omnia, ex editione lugdunensi religiose castigata
et pro auctoritatibus ad fidem vulgatæ versionis accuratiorumque patrologia
textuum revocata…cura ac labore Augusti et Emilii Borgnet, t. , Paryż ,
s. –.

Albertus Magnus, De corpore Domini, [w:] Alberti Magni Ratisbonensis episcopi,
ordinis Prædicatorum, Opera omnia, ex editione lugdunensi religiose castigata
et pro auctoritatibus ad fidem vulgatæ versionis accuratiorumque patrologia
textuum revocata…cura ac labore Augusti et Emilii Borgnet, t. , Paryż ,
s. –.

Apel W., Die Notation der Polyphonen Musik, Leiptzig . [org. angielski:] Notation
of Polyphonic Music 900–1600, Cambridge .

Apel W., Gregorian chant, Indiana .
Auf der Maur H., Feiern im Rythmus der Zeit, t. ., Herrenfeste in Woche und Jahr,

Regensburg , [seria:] Gottesdienst der Kirche. Handbuch der Liturgiewis-
senschaft, t. .

Baron A., Pietras H. SJ, [red.], Dokumenty Soborów Powszechnych, [tłum.] A. Baron,
t. , Kraków .

Berger B.-D., Le Drame Liturgique de Pasques du Xe au XIIIe siècle, Paris .
Berger D., Thomas Aquinas & the Liturgy, [wyd. .], [tłum.] Ch. Grosz, Naples FL

.
Berger K., Ręka Gwidona a sztuka pamięci, „Muzyka”, nr XLVIII, (), s. –.
Bernard P. OP, Cantus Missarum juxta ritum Sacri Ordinis Prædicatorum. Ad anti-

quorum codicum restitutus et reverendissimi patris fr. Alex. Vincentii Jandel
totius ejusdem Ordinis Vicarii Generalis permissu editus, Gandawa .

Bernardus Clarævallensis, Tractatus de Canto, [w:] PL , –.
Biain M.L.S., El canto de la Orden de Predicadores en el siglo XIII: El exemplar

de la provincia de España y las melodías del salmo invitatorio, „Revista de
Musicología”, nr / (), s. –.

Bodouelle G. OP, Dominik czyli łaska Słowa, Poznań .
Boguniowski J.W. SDS, Rozwój historyczny ksiąg liturgii rzymskiej do Soboru Try-

denckiego i ich recepcja w Polsce, Kraków .
Bonniwell W.R. OP, A History of the Dominicain Liturgy. 1215–1945, [wyd. ], New

York .
Boyle L.E. OP, A material consideration of Santa Sabina ms. XIV L 1, [w:] Aux

Origines de la liturgie dominicaine. La manuscrit Santa Sabina XIV L 1, Paris
, s. –.

Boyle L.E. OP, The „Breviary of St. Dominic”, [w:] B. Hallensleben, G. Vergauwen,
[red.], Praedicando et docendo: mélanges offerts à Liam Walsh OP, Fribourg
, s. –.





B

Boyle L.E. OP, Gy P.-M. OP, [red.], Aux Origines de la liturgie dominicaine. La
manuscrit Santa Sabina XIV L 1, Paris .

Braeckmans R., Confession et communion au Moyen Age et au concile de Trente,
[seria:] Recherches et Syntheses, Section de Morale, t. , Gembloux .

Brett E.T.,Humbert of Romans.His life and views of thirteenth-century society, Toronto
.

Bruzelius C., The Architecture of the Mendicant Orders in the Middle Ages. An Ove-
rview of Recent Literature, „Perspective”, nr  (), s. –.

Burton J., Kerr J., The Cistercians in the Middle Ages, New York .
Buxakowski J., Św. Tomasz o liturgii Mszy św., „Ruch Biblijno-Liturgiczny”, nr  (),

s. –, –.
Cagin P.,Dominicains et Teutoniques. Conflit d’attribution du „Liber Choralis”, „Revue

des bibliothèques”, nr  (), s. –.
Cagin P., Un manuscrit liturgique des Frères Prècheurs antérieur aux règlements

d’Humbert de Romans, „Revue des bibliothèques”, nr  (), s. –.
Carpin A., La confessione tra il XII e il XIII secolo. Teologia e prassi nella legislazione

canonica medievale, [seria:] Sacra doctrina, t. , Bologna .
Cempura H., Trzynastowieczne liturgiczne rękopisy franciszkańskie w Polsce w świetle

wyników badań Van Dijka i Walkera, „Archiwa, Biblioteki i Muzea Kościelne”,
t.  (), s. –.

Cianti I., Ceremoniale Sacri Ordinis Prædicatorum, Neapol .
Creytens R., L’instruction des novices Dominicains au XIIIe siècle d’après le Ms. Tho-

uluse 416., AFP  (), s. –.
Creytens R., L’Ordinaire des Freres Precheurs au moyen age, [w:] AFP (), s.

–.
Creytens R., Les Constitutions des Frères Prêcheurs dans la rédaction de s. Raymond

de Peñafort, 1241, AFP  (), s. –.
Czerwik S., Danielski W., „Dominikański ryt”, [w:] Encyklopedia katolicka, t. , Lublin

, k. –.
da Chiarino A., Expositio Regulæ FratrumMinorum, [red.] L. Oliger OFM,Quaracchi

.
Dahan G., Les textes bibliques dans le lectionnaire du „Prototype” de la liturgie do-

minicaine, [w:] Aux Origines de la liturgie dominicaine. La manuscrit Santa
Sabina XIV L 1, Paris , s. –.

Daniluk M., „Kanonickie reguły”, [w:] Encyklopedia katolicka, t. , Lublin , k.
.

Daniluk M., „Kanonicy regularni”, [w:] Encyklopedia katolicka, t. , Lublin , k.
.

Daniluk M., Klauza K., „Franciszkanie, Bracia Mniejsi, Ordo Fratrum Minoru”, [w:]
Encyklopedia katolicka, t. , Lublin , k. .

Davies J.G., [red.], A New Dictionary of Liturgy and Worship, [wyd. ], London .
de Caualeriis M. OP, Statera sacra Missam iuxtà ritum Ordinis Prædicatorum prac-

tice, hisìoricè, et mysticè expendens quoad propria, nec non sibi cum Sancta
Romana Ecclesia communia, Napoli .

del Río González M.A., La liturgía de la muerte y de las exequias en la tradición
dominicana, Salmanticae .

Delalande D., Vers la version authentique du Graduel grégorien: Le Graduel des
Prêcheurs, [seria:] Bibliothèque d’histoire dominicaine, t. 2, Paris .





B

Dereine C., Le premier Ordo de Prémontré, „Revue Bénédictine” (), s. –.
Dereine C., Les Origines de Premontre, „Revue d’Hirtoire Ecclesiastique”, nr  (–),

Louvain .
Dirks A. OP, De Liturgiæ dominicanæ Evolutionæ, AFP  (), s. –;  (),

s. –;  (), s. –;  (), s. –;  (), s. –.
Dirks A. OP, De tribus libris manuscriptis primaevæ liturgiæ dominicanæ, AFP nr

 (), s. –.
Drąg M. OFMConv, Rozwój przestrzeni liturgicznej kościołów franciszkańskich od

XIII do XVIII wieku, [w:] Przestrzeń liturgiczna, [red.] A. Sielepin CHR, J.
Superson SAC, Kraków , s. –.

Durandus G., Rationale divinorum officiorum, Lyon  oraz Madryt .
Dykmans M., L’Ordinaire d’Innocent III, „Gregorianum”, nr / (), s. –.
Ebner A., Quellen und Forschungen zur Geschichte und Kunstgeschichte des Missale

romanum im Mittelalter. Iter italicum, Freiburg .
Esser K. OFM, Gli Scritti di S. Francesco D’Assisi nova edizione critica e versione

italiana, Padova .
Étaix R., Les leçons patristiques de l’office temporal dans le lectionarium et le brevia-

rium du „Prototype” dominicain, [w:] Aux Origines de la liturgie dominicaine.
La manuscrit Santa Sabina XIV L 1, Paris , s. –.

Fassler M. E., Women and Their Sequences: An Overview and a Case Study, „Specu-
lum”, nr () , s. –.

Fassler M., Music and the Miraculous. Mary in the Mid-Thirteenth-Century Domi-
nican Sequence Repertory, [w:] Aux Origines de la liturgie dominicaine. La
manuscrit Santa Sabina XIV L 1, Paris , s. –.

Fauser W., Die Werke des Albertus Magnus in ihrer handschriftlichen Überlieferung,
t. , Die echten Werke, Münster .

Ferrua V., L’habit des Frères Précheurs. Jalons pour une histoire, „Mémoire Dominica-
ine”,  (), s. –.

Filip Š.M. OP, „Imago Repræsentativa Passionis Christi”. St. Thomas Aquinas on the
Essence of the Sacrifice of theMass, „Nova et vetera”, [wyd. ang.], nr /  (),
s. –.

Florek M., Kościół św. Jakuba i dawny klasztor dominikanów w Sandomierzu: wy-
niki badań archeologiczno–architektonicznych, „Kwartalnik Historii Kultury
Materialnej”, nr  (), s. –.

Folsom C. OSB, Gestures Accompanying the Words of Consecration in the History
of the Ordo Missae, [w:] The Veneration and Administration of the Eucha-
rist. The Proceedings of the Second International Colloquium on the Roman
Catholic Liturgy organised by the Centre International d’Etudes Liturgiques,
Southampton , s. –.

Folsom C. OSB, I libri liturgici romani, w: Introduzione alla liturgia, [red.] A. J.
Chupungco, t. , Casale Monferrato , s. –.

Folsom C. OSB, Ryt rzymski czy ryty rzymskie?, „Christianitas”, nr  (), s. –.
Franz A., Die Messe im deutschen Mittelalter. Beitraege zur Geschichte der Liturgie

und des religioesen Volkslebens, Freiburg .
Friedberg E., Richter A.L., [red.], Decretum Magistri Gratiani. Editio Lipsiensis Se-

cunda, t. , Lipsk .
Fries A., Meßerklärung und Kommuniontraktat keine Werke Alberts des Großen?,

„Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie”, nr  (), s. –.





B

Fuente A.G. OP, La celebración solemne de la liturgia en la vida dominicana, „Ange-
licum”, nr  ().

Fuente A.G. OP, La vida liturgica en la Orden de Predicadores: Estudio en su legisla-
cion, 1216-1980, Rome .

Gacka D., Średniowieczne sekwencje o św. Tomaszu z Akwinu i jedna rymowana
modlitwa, „Przegląd Tomistyczny”, nr  (), s.  – .

Gałkowski J., Przepisy Zakonu Braci Kaznodziejów odnoszące się do budowy kościołów
i klasztorów— rys historyczny, [w:] Dominikanie. Gdańsk—Polska—Europa.
Materiały z konferencji międzynarodowej pt.: Gdańskie i europejskie dzie-
dzictwo Zakonu Dominikanów w dziejach Gdańska, Gdańsk–Pelplin , s.
–.

Gałuszka T. OP, Dominikanie i spory wokół prawa do słuchania spowiedzi. Recepcja
bulli Jana XXII „Vas electionis” w diecezji wrocławskiej w pierwszej połowie
XIV wieku, „Studia Źródłoznawcze. Commentationes”, nr  (), s. –.

Gałuszka T. OP, Fragment akt kapituły prowincjalnej dominikanów polskich z lat
dziewięćdziesiątych XIV wieku. Studium historyczne i edycja tekstu, „Roczniki
historyczne”, r.  (), s. –.

Gałuszka T. OP, Liber constitutionum dominikanów krakowskich z lat 1273 – 1318,
„Studia Źródłoznawcze. Commentationes”, nr  (), s. –.

Gałuszka T. OP, Zdanek M., Krakowskie bulle rekomendacyjne Grzegorza IX a po-
czątki dominikanów polskich, „Studia Źródłoznawcze. Commentationes”, nr
 (), s. –.

GastouéA.,Undominicain professeur demusique auXIIIe siecle, fr. Jérôme deMoravie
et son oeuvre, AFP  (), s. –.

Geiselmann E.J.R., Die Eucharistielehre der Vorscholastik, Paderborn .
Gignac L.M., Le sanctoral dominicain et Ies origines de la liturgie dominicaine, ma-

szynopis, Paris .
Gilardi C.G. OP, Ecclesia laicorum e ecclesia fratrum, luoghie e oggetti per il culto e

la predicazione secundo l’Ecclesiasticum Officium dei Fratri Predicatori, [w:]
Aux Origines de la liturgie dominicaine. La manuscrit Santa Sabina XIV L 1,
s. –.

Giraud E.J., The Dominican Scriptorium at Saint-Jacques, and its Production of
Liturgical Exemplars, [w:] Scriptorium: Wesen, Funktion, Eigenheiten, [red.]
Nievergelt A., Bayern , s. –.

Giraud E.J., The Production and Notation of Dominican Manuscripts in Thirteenth-
Century Paris, Emmanuel College — University of Cambridge .

Giraud E.J., Totum officium bene correctum habeatur in domo: Uniformity in the Do-
minican Liturgy, [w:] Making and Breaking the Rules: Discussion, Implemen-
tation, and Consequences of Dominican Legislation, [red.] C. Linde, Oxford
, s. –.

Gleeson Ph. OP,Dominican liturgicalmanuscripts from before 1254, AFP nr  (),
s. –.

Gleeson Ph. OP, The pre-Humbertian liturgical sources revisited, [w:] Aux Origines
de la liturgie dominicaine. La manuscrit Santa Sabina XIV L 1, Paris , s.
–.

Gołubiewowa Z., Architektura dominikańska XIII wieku w Polsce: stan badań, za-
gadnienia i potrzeby, „Nasza Przeszłość”, nr  (), s. –.





B

Gołubiewowa Z., Kościół dominikański p.w. św. Jakuba w Sandomierzu w XIII stuleciu
i jego dekoracja architektoniczna, [w:] Studia nad historią dominikanów w
Polsce 1222 – 1972, t. , [red.:] J. Kłoczowski, Warszawa , s. –.

Goras M., Układy dwunawowe w architekturze krakowskich mendykantów w okresie
średniowiecza, [w:] Mendykanci w średniowiecznym Krakowie, [red.] Ożóg K.,
Gałuszka T. OP, Zajchowska A., Kraków , s. –.

Gousset M.-T., La décoration du „Prototype” et des manuscrits liturgiques apparentés,
[w:] Aux Origines de la liturgie dominicaine. La manuscrit Santa Sabina XIV
L 1, Paris , s. –.

Grabowski T. OP, Interpretacja naiwna czy mistyczna? Alegoryczne odczytanie rytu
Mszy świętej drogą do duchowości liturgicznej, [w:] Duchowość kształtowana
przez liturgię, [red.] ks. K. Porosło, Kraków , s. –.

Grabowski T. OP, Trzynastowieczny chorał dominikański, „Terminus — Półrocznik
poświęcony tradycji antycznej w kulturze europejskiej”, nr  (), s. –.

Guerrini F.-M., [red.], Ordinarium juxta ritum sacri Ordinis Fratrum Prædicatorum,
Romae .

Gy P.-M. OP, Documentation concernant le ms. Santa Sabina XIV L 1, [w:] Aux
Origines de la liturgie dominicaine. La manuscrit Santa Sabina XIV L 1, Paris
, s. –.

Gy P.-M. OP, ExpositionesMissæ, [w:] Bulletin du Comite des Etudes de la Campagnie
de Saint-Suplice, nr  (), s. –.

Gy P.-M. OP, Guillaume Durand— Evêque de Mende (v. 1230 – 1296). Canoniste,
liturgiste et homme politique, Paris .

Gy P.-M. OP, Hugues de Saint-Cher dominicain, [w:] Hugues de Saint-Cher († 1263),
bibliste et théologien. Actes du colloque „Hugues de Saint-Cher, OP, bibliste et
théologien”, Paris, Centre d’études du Saulchoir, 13–15 mars 2000, [red.] L.-J.
Bataillon, G. Dahan, P.-M. Gy OP, Turnhout , s. –.

Gy P.-M. OP, La liturgie dans l’histoire, Paris, .
Gy P.-M. OP, Typologie et ecclésiologie des livres liturgiques médiévaux, „Le Maison-

Dieu”, nr  (), s. –.
Haggh R.Η., History of Music Theory, [wyd. ], New York .
Haller R.B., Early Dominican Mass Chants: A Witness to Thirteenth-Century Chant

Style, [dysertacja], Catholic University of America, Washington .
Hamburger J., Schlotheuber E.,Marti S., FasslerM., Liturgical Life and Latin Learning

at Paradies bei Soest, 1300 – 1425. Inscription and Illumination in the Choir
Books of a North German Dominican Convent, Munster .

Hammond F., Roesner E., „Hieronymus de Moravia”, New Grove, t. , s. –.
Harnoncourt Ph., Auf der Maur H., Feiern im Rhythmus der Zeit, t. , Der Kalender.

Feste und Gedenktage der Heiligen, Regensburg , [seria:] Gottesdienst der
Kirche. Handbuch der Liturgiewissenschaft, t. .

Häußling A., Messe (Expositiones Missæ), [w:] Dictionnaire de spiritualité, t. 
(),k. –.

Hieronimus de Moravia, De Musica, [wyd.] S.M. Cserba OP, Regensburg .
Hieronimus deMoravia,Hieronymi deMoravia Tractatus demusica [red.] Ch.Meyer,

G. Lobrichon, Turnhout .
Hiley D., Western plainchant. A Handbook, Oxford .
Hinnebusch W.A. OP, The Dominicans. A Short History, New York .
Hinnebusch W.A. OP, The History of the Dominican Order, t. , New York .





B

Hughes A., Medieval Manuscripts for Mass and Office. A Guide toTheir Organization
and Terminology, Toronto .

Huglo M., Comparaison du „Prototype” du couvent Saint-Jacques de Paris avec l’exem-
plaire personnel du maître de l’Ordre des Prêcheurs (Londres, British Library,
Add. ms 23935), [w:] Aux Origines de la liturgie dominicaine. La manuscrit
Santa Sabina XIV L 1, Paris , s. –.

Huglo M., Les livres de chant liturgique, [seria:] Typologie des Sources du Moyen
Age Occidental, t. , Turnhout–Brepols .

Hugo de St. Caro, Speculum Ecclesiæ seu Tractatus super Missam, [wyd.] G.G. Sölch,
Monasterii .

Humbertus de Romanis, B. Humberti de Romanis Opera de vita regulari. Expositio
in Constitutiones, [red.] J.J. Berthier, Torino .

Innocentius III, De sacro altaris mysterio, PL , –.
Innocentius III, Ordo missæ, PL , –.
Izbicki Th. M., The Eucharist in Medieval Canon Law, Cambridge .
Jamróz J.S., Czy refektarz w klasztorze Dominikanów w Krakowie jest oratorium

klasztornym, czy kościołem przeddominikańskim?, „Folia Historiae Artium”,
nr  (), s. –.

Jamróz J.S., Średniowieczna architektura dominikańska w Krakowie, „Rocznik Kra-
kowski”, nr  (), s. –.

Jarrett B., The Dominican Liturgy, London .
Jasinski C. OP, Cæremoniale Missæ in Ordine Fratrum Prædicatorum celebrandæ,

Cracoviae .
Jasinski C. OP, Summarium Ordinationum Capitulorum Generalium Ordinis Fra-

trum Prædicatorum. Alphabetico ordine et per materia dispositum, Cracoviae
.

Jones C.T., Ruling the Spirit.Women, Liturgy, andDominican Reform in LateMedieval
Germany, Philadelphia .

Jones R., The Dominican Rite and the Post-Conciliar Liturgical Reform: An Inquiry,
[thesis] Dominican House of Studies Washington .

JorissenH.,Der Beitrag Alberts des Großen zurTheologischen Rezeption des Aristoteles
am Beispiel der Transsubstantionslehre, Münster .

Jorissen H., Meßerklärung und Kommuniontraktat — Werke Alberts des Großen,
„Zeitschrift für Katholische Theologie”, nr  (), s. –.

Jung J.E., The gothic screen. Space, sculpture and community in the cathedrals of
France and Germany, ca. 1200–1400, Cambridge .

Jungmann J.A. SJ, Missarum Sollemnia. Eine genetische Erklärung der Romanischen
Messe, Wien .

Jurczak D. OP, „Drogocenna perła”, czyli o kształtowaniu się liturgii. Studium przy-
padku liturgii Zakonu Kaznodziejskiego, „Roczniki Teologiczne”, nr  (),
s. –.

Jurczak D. OP, Il concetto di concelebrazione nel XIII seculo. Lettura liturgica di papa
Innozento III e di Tomaso d’Aquino, „Ecclesia Orans”, nr  (), s. –.

Jurczak D. OP, La proclamazione del Vangelo e la formazione dell’Ecclesiasticum
officium secundum Ordinem Fratrum Praedicatorum nella luce del testo evan-
gelico. Edizione dell’evangelistarium e dell’incipit evangeliorum del codice XIV
L1, Archivum Generale Ordinis Praedicatorum, Santa Sabina, Roma, Romæ
.





B

Jurczak D. OP, Vangelo e la liturgia domenicana dopo la riforma di Umberto di
Romans con l’edizione dell’evangelistarium e dell’incipit evangeliorum dal
codice XIV L1 di Santa Sabina, (Dissertationes Historicae ), Roma .

Käppeli Th. OP, Scriptores Ordinis Praedicatorum Medii Aevi, t. , Rzym .
Kennedy V.L., The Franciscan Ordo Missæ in the Thirteenth Century „Mediaeval

Studies”,  (), s. –.
Kerr J.,AnEssay onCistercian Liturgy, Cistercians in Yorkshire, University of Sheffield

.
King A., Liturgies of the religious orders, Milwaukee .
Klinger M., Strażnik wrót. Próby hermeneutyki teologicznej, Kraków .
Klinger M., Teatr a liturgia, „Res Publica”, nr  (), s. –.
Kłoczowski J., Polska prowincja dominikańska w średniowieczu i Rzeczypospolitej

obojga (wielu) narodów, Poznań .
Kochaniewicz B. OP, Zaśnięcie i Wniebowzięcie Najświętszej Maryi Panny w pismach

dominikanów XIII wieku, Roma .
Kolping A., Die Drucke der Albert dem Großen zugeschriebenen Meßerklarung, „Fre-

iburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie”, nr  (), s. –.
Kolping A., Die handschriftliche Verbreitung der Meßerklarung Alberts des Großen,

„Zeitschrift für Katholische Theologie”, nr  (), s. –.
Kolping A., Eucharistia als Bona Gratia. Die Meßauffassung Alberts des Großen an

Hand seiner Meßerklarung, [w:] Studia Albertina, Supplementband, Münster
, s. –.

Kolping A., Zum Doppeltraktat über die Eucharistie unter dem Namen des Albertus
Magnus, „Theologische Revue”, nr  (), s. –.

Kolping A., Zur Entstehungsgeschichte der Meßerklärung Alberts des Großen, „Mün-
chener Theologische Zeitschrift”, nr  (), s. –.

Kopera F., Średniowieczna architektura kościoła i klasztoru OO. Dominikanów w
Krakowie, „Rocznik Krakowski”, nr  (), s. –.

Koudelka V.J. OP, Loenertz J. OP, [red.],MonumentaDiplomatica S. Dominici,MOPH
 ().

Kowalski J.W., Dramat a kult, Warszawa .
Kozłowska Z., Założenie klasztoru OO. Dominikanów w Krakowie, „Rocznik Krakow-

ski”, nr  (), s. –.
Kroesen J.E.A., The altar and its decorations in medieval churches. A functionalist

approach, „Medievalia”, nr  (), s. –.
Krzych B., Liturgia jako auctoritas w myśli teologicznej św. Tomasza z Akwinu na

przykładzie traktatu De Christo w Sumie teologii, Kraków .
Krzysteczko H., Od publicznej praktyki pokutnej do spowiedzi prywatnej, „Śląskie

Studia Historyczno-Teologiczne”, nr  (), s. –.
Kunkel R.M., Materiały do historii architektury polskiej w zbiorach Archiwum Ge-

neralnego Dominikanów w Rzymie, „Kwartalnik Architektury i Urbanistyki:
teoria i historia”, nr  (), s. –.

Kunzler M., Liturgia Kościoła, [tłum.] L. Balter SAC, Poznań .
Laporte V. OP, Précis historique et descriptif du rit dominicain, AOP  (), s.

–, –, –,  (), s. –.
Le Goff J., Vauchez A., Conclusion., [w:] Aux Origines de la liturgie dominicaine. La

manuscrit Santa Sabina XIV L 1, [red.] L.E. Boyl OP, P.-M. Gy OP, s. –.





B

Lechleitner H., Alte, neuere und neueste Meßerklärungen. Geschichtliches und Grund-
sätzliches; Reformvorschläge, Innsbruck .

Lefèvre P.F. OPraem, Coutumiers liturgique de Premontre du Xllle et du XlVe siecle,
Louvain .

Lefèvre P.F. OPraem, L’Ordinaire de Premontre d’apres manuscrits du XIIe et XIIIe
siecles, Louvain .

Lefèvre P.F. OPraem, La Liturgie de Premontre, „Ephemerides Liturgicae”, nr 
().

Lefèvre P.F. OPraem, Les Statuts de Prémontré réformés sur les ordres de Grégoire IX
et d’Innocent IV au XIIIe siècle, Louvain .

Lefèvre P.F. OPraem, Grauwen W.M., Les Statuts de Prémontré au Milieu du XIIe
siècle, Louvain .

Legg W., [red.], Tracts on the Mass, London .
Lekai L.J. OCist, The White Monks. A history of the Cistercian Order, Okauchee .
Lempa F., Kompetencje, uprawnienia i obowiązki w Kościele katolickim, Białystok

.
Levy I.Ch., The Eucharist and Canon Law in the High Middle Ages, [w:] A Companion

to the Eucharist in the Middle Ages, [red.] I.Ch. Levy, G. Масу, K. van Ausdall,
Boston , s. –.

Levy K., A Dominican Organum Duplum, „Journal of the American Musicological
Society”, t. ,  ().

Lewański J., Liturgiczne łacińskie dramatyzacje Wielkiego Tygodnia XI-XVI w., Lublin
.

Light L., What was a Bible for? Liturgical texts in Thirteenth-Century Franciscan and
Dominican Bibles, „Lusitania Sacra”, nr  (), s. –.

Lijka K., Ucałowanie ołtarza i ewangeliarza, „Liturgia Sacra”,  (), s. –.
Lincoln K.C., A Canon from Castile: The Early Life of St. Dominic of Osma, 1170/4-

1207, [thesis] St. Louis University M.A. .
Loenertz R., La Société des Frères Pérégrinants; Étude sur l’Orient Dominicain, Rome

.
Loenertz R., Les Missions Dominicainesen Orient au XIVe siècle et la Société des

Frères Pérégrinants pour le Christ, [w:] AFP nr  (),  ().
Luykx B., Essai sur les sources de „Ordo Missæ” premontre, Tongerloo .
Mabilon J., [red.], Sancti Bernardi Abbatis Clarae-Vallensis opera omnia. Post Hor-

stium denuo recognita repurgata, et in meliorem digesta ordinem, vol. , t. ,
Paris .

Madelaine G., Histoire de saint Norbert, fondateur de l’ordre de Prémontré et arche-
vêque de Magdebourg: d’après les manuscrits et les documents originaux, Lille
.

Maj K., Początki klasztorów franciszkanów i dominikanów w Toruniu, „Rocznik
Toruński”, nr  (), s. –.

Małachowicz E., Wczesnośredniowieczna architektura kościoła dominikanów we
Wrocławiu , „Kwartalnik Architektury i Urbanistyki: teoria i historia”, nr 
(), s. –.

Mansi G. D., Sacrorum Conciliorum Nova et Amplissima Collectio, cujus Johannes
Dominicus Mansi et post ipsius mortem Florentius et Venetianus editores
ab anno 1758 ad annum 1798 priores triginta unum tomos ediderunt, nunc
autem continuatat et absoluta, t. , Wenecja , t. , Wenecja .





B

Marosszéki S.R., Les origines du chant cistercien. Recherches sur les réformes du plain-
chant cistercien au Xlle siècle, „Analecta Sacri Ordinis Cisterciensis”, nr /I–II
(), Rome.

Marosszéki S.R., Reserches sur le chant cistercien au deusieme siècle, Paris .
Martene E., [red.], De antiquis Ecclesiæ ritibus, t. ., Venezia .
Mateja E., Solski Z.W., [red.],Między liturgiką a performatyką. Rekonensans I, [seria:]

Opolska Biblioteka Teologiczna, t. 128, Opole, .
Matusiak B. OP, Dominikańska „brevitas” w świetle źródeł, „Teofil”, nr  (), s.

–.
Meerssemann G., L’architecture dominicaine au XIIIe siècle. Legislation et pratique,

AFP  ().
Melville G., The Dominican „Constitutiones”, [w:] A Companion to Medieval Rules

and Customaries, [seria:] Brill’s Companions to the Christian Tradition, [red.]
Ch.M. Bellitto, Leiden — Boston , s. –.

Melville G., The World of Medieval Monasticism: Its History and Forms of Life, Colle-
geville .

Meyer A.L., Die Liturgie und der Geist der Gotik, [w:] Jahrbuch für Liturgiewissen-
schaft, nr  ().

Meyer A.L., Liturgie und Barok, „Jahrbuch für Liturgiewissenschaft”, nr  ().
Meyer Ch., „Hieronimus de Moravia”, [w:] Die Musik in Geschichte und Gegenwart,

Algemeine Enzyklopädie der Musik, t. , k. , Kassel .
Meyer H.B. SJ, Gottesdinst der Kirche. Handbuch der Liturgiewissenschaft, t. , Eu-

charistie —Geschichte, Theologie, Pastoral, Regensburg .
Morawski J., Teoria muzyki w średniowieczu. Wybrane zagadnienia, Warszawa .
Mortier D.A., La Liturgie dominicaine, Lille–Bruges –.
Mosey D., Allegorical Liturgical Interpretation in the West from 800 A. D. to 1200 A.

D., [dysertacja], Toronto .
Mothon P., Liber consuetudinum, AOP  (–), s. –-.
Nadolski B. TChr, Liturgika, t. , Eucharystia, Poznań .
Neścior K. OP,Quid sit musica? Hieronima zMoraw filozofiamuzyki na tle muzycznej

myśli średniowiecza, Kolegium Filozoficzno-Teologiczne oo. Dominikanów
w Krakowie .

Nichols A. OP, St. Thomas and the sacramental liturgy, „The Thomist”, nr  (),
s. –.

Niewalda W., Rojkowska H., Średniowieczny kościół franciszkanów w świetle ostat-
nich badań, [w:] Mendykanci w średniowiecznym Krakowie, [red.] Ożóg K.,
Gałuszka T. OP, Zajchowska A., Kraków , s. –.

Nieznanowski S., Dramat liturgiczny, [w:] Literatura polska. Przewodnik encyklope-
dyczny, t. : A-M, Warszawa , s. –.

Nowowiejski A., Wykład liturgii Kościoła katolickiego, t. , Warszawa .
O’Carroll M. SND, The Cult and Liturgy of St Dominic, [w:] Domenico di Caleruega e

la nascita dell’Ordine dei Frati Predicatori, Spoleto , s. –.
O’Carroll M. SND, The Lectionary for the proper of the year in the dominican and

franciscan rites of the thirteenth century, AFP nr  (), s. –.
Odetto G., La cronaca maggiore dell’ordine domenicano di Galvano Fiamma, AFP 

(), s. –.





B

Olejarczyk M., Teoria rytmu Hieronima z Moraw, [w:] Cantare amantis est. Wielo-
autorska monografia naukowa z okazji 80. urodzin ks. prof. dr. hab. Ireneusza
Pawlaka, [red.] W. Hudek, P. Wiśniewski, Lublin , s. –.

Olejarczyk M., Traktat Hieronima z Moraw. Kontekst historyczny, treść i przeznacze-
nie, „Kieleckie Studia Teologiczne”, nr  (), s. –.

Osb P.P., L’institut supérieur de liturgie de Paris. Une tradition des études liturgiques,
„Archiv für Liturgiewissenschaft”, nr – (), s. –.

Oury G.-M., Le ceremonial des Dominicaines des Maillets, „Etudes Gregoriennes”, nr
 (), s. –.

Overgaauw E., L’office du chapitre dans l’Ordre dominicain d’après le ‘Prototype’ et
d’autres sources du XIIIe siècle, [w:] Aux origines de la liturgie dominicaine: le
manuscrit Santa Sabina XIV L 1, Paris , s. –.

Palazzo E., Authenticité, codification et mémoire dans la liturgie médiévale. L’exemple
du ‘Prototype’ de l’Ordre dominicain, [w:] Aux Origines de la liturgie domini-
caine. La manuscrit Santa Sabina XIV L 1, [red.] L.E. Boyl OP, P.-M. Gy OP, s.
–.

Palazzo E., Histoire des livres liturgiques. Le Moyen Âge: des origines au XIIIe siècle,
Paris–Beauchesne, .

Parisse M., W klasztorze i poza klasztorem — odnowa życia zakonnego (1050 – 1120),
[w:] Historia chrześcijaństwa. Ekspansja Koscioła rzymskiego 1054 – 1274, t.
, [red.] A. Vauchez, [red. wyd. polskiego] Jerzy Kłoczowski, Warszawa ,
s. –.

Parisse M., Zakony w XII wieku: między czynem a kontemplacją, [w:] Historia chrze-
ścijaństwa. Ekspansja Koscioła rzymskiego 1054 – 1274, t. , [red.] A. Vauchez,
[red. wyd. polskiego] Jerzy Kłoczowski, Warszawa , s. –.

Parsch P., Rok liturgiczny, t. –, Poznań .
Paulmier-Foucart M., A l’origine du Speculum maius. Notes sur la relation probable

entre Hugues de Saint-Cher et Vincent de Beauvais, [w:] Hugues de Saint-Cher
(† 1263), bibliste et théologien. Actes du colloque „Hugues de Saint-Cher, OP,
bibliste et théologien”, Paris, Centre d’études du Saulchoir, 13–15 mars 2000,
[red.] L.-J. Bataillon, G. Dahan, P.-M. Gy OP, Turnhout , s. –.

Pedersen O., The Ecclesiastical Calendar and the Life of the Church, [w:] Gregorian
Reform of the Calendar: Proceedings of the Vatican conference to commemorate
its 400th Anniversary, [red.] Coyne G.V., Hoskin M.A., Pedersen O., Vatican
.

Petit F., La Spiritualité des Prémontrés aux XIIe et XIIIe siècles, Paris .
Pfaff R.W., Medieval Latin Liturgy. A Select Bibliography, [w:] Toronto Mediaval

Bibliographies, nr , Toronto .
Pfaff R.W., The Liturgy in Medieval England. History, Cambridge .
Pikulik J., Franciszkanie nosicielami laterańskiej tradycji liturgiczno-muzycznej, „Stu-

dia Theologica Varsaviensia”, nr / (), s. –.
Qouëx F., Thomas d’Aquin, mystagogue. L’expositio Missae de la Somme De theologie

(IIIa, q. 83, a. 4-5), „Revue Thomiste”, nr  (), s. –.
Quétif J., Échard J., Scriptores ordinis prædicatorum recensiti, notisque historicis et

criticis illustrati, t. , Paryż .
Reese G., Music in the Middle Ages, New York .
Resnick I., [red.], A Companion to Albert the Great. Theology, Philosophy, and the

Sciences, Leiden–Boston .





B

Riemann H., Geschichte der Musiktheorie im IX–XIX Jahrhundert, [wyd. ang. przej-
rzane i uzupełnione przez] R.Η. Haggh, History of Music Theory, [wyd. ],
New York .

Rocha P. SJ, Liturgia della Cappella papale, liturgia dei Frati Minori e liturgia dei
Frati Predicatori, [w:] Aux origines de la liturgie dominicaine: le manuscrit
Santa Sabina XIV L 1, Paris , s. –.

Rousseau L. OP,De Ecclesiastico Officio Fratrum Prædicatorum SecundumOrdinatio-
nem Venerabilis Magistri Humberti de Romanis, AOP  (), s. –,
–, –; AOP  (), s. –, –, –, –.

Rubin M., Corpus Christi. The Eucharist in Late Medieval Culture, Cambridge .
Ruini C., Un antico versione dello Stabat Mater in un graduale delle Domenicane

bolognesi, „Philomusica On-line”, nr / (), s. –.
Russell K.C., An Analysis of the Latin Hymns to St. Dominic, St. Peter the Martyr, and

St. Thomas Aquinas, [thesis] University of Ottawa M.A. .
Salet F., Les vètements liturgiques des Frères prècheurs de Toulouse, „Bulletin Monu-

mental”, t. , nr  (), s. –.
Samól P., Relikt południowej ściany wczesnogotyckiego budynku klasztornego domini-

kanów w Tczewie, „Biuletyn konserwatorski Pomorza Gdańskiego”, z.  (),
s. –.

Sandon N., The Octave of the Nativity. Essays and Notes on Ten Liturgical Reconstruc-
tions for Christmas, Londyn .

Schaeffer M., Twelfth Century Latin Commentaries of the Mass. Christological and
Ecclesiological Dimensions, [dysertacja], Notr Dame .

Schlombs W.,Die Entwicklung des Beichtstuhls in der katholischen Kirche, Düsseldorf
.

Schneider J., The Role of the Liturgy in „De myśterio missæ”. A Study of the Ritual
Surrounding the Proclamation of the Gospel, [w:] Via Alberti. Texte – Quellen
– Interpretationen, [red.] L. Honnefelder, H. Möhle, S. Bullido del Barrio,
Münster , s. –.

Smith I. OP, Dominican Chant and Dominican Identity, „Religions”, nr  (), s.
–.

Smith I. OP, Medieval and Modern Dominican Chant in the 19th Century, [maszyno-
pis], .

Smith I. OP, The Hymns of the Medieval Dominican Liturgy, [thesis], University of
Notre Dame .

Smith I. OP, The Rest is Said in Praise To God: Thomas Aquinas on the Rites of the
Mass, [maszynopis], .

Sobeczko H. J., Solski Z., Liturgia w świecie widowisk, [seria:] Opolska Biblioteka
Teologiczna, t. 82, Opole, .

Sölch G.G. OP, Cod. XIV L 3 sæc. XIII des dominikanischen Ordensarchivs in Rom,
ein neuer Zeuge frühdominikanischer Liturgieentwicklung, „Ephemerides li-
turgicae”, nr  (), s. –.

Sölch G.G. OP, Die Eigenliturgie der Dominikaner. Eine Gesamtdarstellung, „Für
Glauben und Leben”, nr , Düsseldorf .

Sölch G.G. OP, Hugo von St. Cher und die Anfänge der Dominikanerliturgie. Eine
liturgiegeschichtliche Untersuchung zum „Speculum ecclesiæ”, Köln .

Sölch G.G. OP, Zwei Eigentümlichkeiten in der Weihnachtsliturgie des Dominikaner-
missale, „Liturgische Zeitschrift”, nr  (/), s. –.





B

Sölch G.M. OP, Die Liturgie Des Dominikanerordens. Eine Gesamtdarstellung, „An-
gelicum”, nr  (/), s. –.

Spencer F.A., Ceremonies of the Dominican Rite, New York .
Spież J.A.OP,Cystersi a dominikaniewXIII wieku, czyli o współpracy i rywalizacji, [w:]

Cystersi w społeczeństwie Europy Środkowej. Materiały z konferencji naukowej
odbytej w klasztorze oo. Cystersów w Krakowie Mogile z okazji 900 rocznicy
powstania ZakonuOjców Cystersów, [red.] A.Wyrwa, J. Dobosz, Poznań ,
s. –.

Steinhard M., A recently discovered dominican gradual of Humbert’s time, Romae
AOP  (), s. –.

Suárez B.F., El exemplar de la liturgia dominicana de Salamanca (manuscrito San
Esteban SAL.-CL.01), „Archivo Dominicano”, nr  (), s. –.

Suntrup R.,Die Bedeutung der liturgischen Gebärden und Bewegungen in lateinischen
und deutschen Auslegungen des 9. bis 13. Jahrhunderts, Münster .

Suski A., Libri ordinarii. Przewodnik po rękopisach, Toruń .
Szablewski M. CR, Msza bez ludu. Znak jedności czy podziału?, Kraków .
Szczych J., Sanctorale w Mszałach liturgii zachodnich, [w:] Historia liturgii [red.]

W.J. Świerzawski, A. Sielepin, Zawichost – Kraków – Sandomierz , s.
–.

Szyma M., Kościół i klasztor dominikanów w Krakowie. Architektura zespołu klasz-
tornego do lat dwudziestych XIV wieku, Kraków .

Szyma M., Problem pierwotnych oratoriów we wczesnej architekturze polskich i cze-
skich dominikanów, [w:] Dominikanie. Gdańsk—Polska—Europa, s. –.

Ścibor J. CSsR,Chorał cystersóww świetle ich traktatówmuzycznych XII wieku, Lublin
.

Świętochowski R. OP, Tradycja muzyczna dominikanów, „Muzyka”, nr – (), s.
–; nr  (), s. –; nr  (), s. –; nr  (), s. –.

Thomas A.H., [red.], Constitutiones Antique Fratrum Prædicatorum, [w:] De oudste
constituties van de dominicanen, Leuven .

Thompson A. OP, Preconciliar Reforms of the Dominican Rite Liturgy: 1950 – 1962,
„Antiphon” . (), s. –.

Thompson A. OP, The Dominican Liturgy and Vatican II, 1962-1969, „Antiphon”, 
().

Tomasz z Akwinu, Suma Teologiczna, t. , „Eucharystia” (III; Q. – ), [tłum.] ks.
S. Piotrowicz, Londyn .

Torrell J.-P. OP, Tomasz z Akwinu – człowiek i dzieło, [tłum.] A. Kuryś, Kęty – War-
szawa .

Trajdos T.M., Kościół dominikanów lwowskich w średniowieczu jako ośrodek kultowy,
„Nasza Przeszłość”, nr  (), s. –.

Trajdos T.M., Uposażenie klasztoru dominikanów lwowskich w średniowieczu, „Nasza
Przeszłość”, nr  (), s. –.

Urfels-Capot A.-É., Le sanctoral du lectionnaire de l’office dominicain (1254 – 1256)
— edition et étude d’apres le ms. Rome, Sainte-Sabine XIV L1. „Ecclesiaśticum
officium secundum ordinem fratrum prædicatorum”, Paris .

Urfels-Capot A.-É., Le sanctoral du lectionnaire de l’office, [w:]Aux origines de la litur-
gie dominicaine: le manuscrit Santa Sabina XIV L 1, Paris , s. –.

vanDeusenN., Sequence Repertories: A Reappraisal, „Musica Disciplina”, nr  (),
s. –.





B

vanDijk S.J.P. OFM,Ordines of Haymo of Faversham, [seria:] Henry Bradshaw Society,
t. , London .

van Dijk S.J.P. OFM, Sources of the modern Roman liturgy. The Ordinals by Haymo of
Faversham and Related Documents (1243 – 1307), Leiden .

van Dijk S.J.P. OFM, The Authentic Missal of the Papal Chapel, „Scriptorium” ,
nr , s. –.

van Dijk S.J.P. OFM, Walker J.H., The Ordinal of the Papal Court from Innocent III to
Boniface VIII and Related Documents, Fribourg .

van Dijk S.J.P. OFM, Walker J.H., The Origins of the Modern Roman Liturgy. The
Liturgy of Papal Court and the Franciscan Order in the Thirteenth Century,
London .

van Waefelghem R., Repertoire des sources imprimees et manuscrites relatives a
l’histoire et a la liturgie des monasteres de l’Ordre de Premontre, Brussels
.

Verheijen L., La règle de Saint Augustin, Paris .
Vicaire M.-H. OP, Święty Dominik i jego Bracia Kaznodzieje, [tłum.] A. Graboń,

Poznań .
Vijgen J., The Status of Eucharistie Accidents „sine subiecto”. An Historical Survey up

to Thomas Aquinas and Selected Reactions, [seria:] Quellen und Forschungen
zur Geschichte des Dominikanerordens – Neue Folge, t. , Berlin .

Viollet-le-Duc E., [red.], Dictionnaire raisonné de l’architecture française du XIе au
XVIе siecle, t. , Paris .

Vogel C., Mediaval Liturgy. An Introduction to the Sources, Washington .
Vogels H.-J.,Zur Echtheit der eucharistischen Schriften Alberts des Großen, „Theologie

und Philosophie”, nr  (), s. –.
Volti P., Décor et architecture dans les églises dominicaines du Moyen Âge: une

mise en perspective, [w:] Les dominicains et l’image. De la Provence à Gênes.
XIIIe–XVIIIe siècles, [seria:] Mémoire dominicaine, t. , Nice .

von Fischer K., The Theologia Crucis and the Performance of the Early Liturgical
Passion, „Israel Studies in Musicology”, nr  (), s. –.

Waddell Ch. OCSO, A few notes on the preparation of communion hosts in the cister-
cian tradition, „Liturgy OCSO”, nr / (), s. –.

Waddell Ch. OCSO, The Early Cistercian Experience of the Liturgy, [w:] Penning-
ton M.B., [red.], Rule and Life. An Interdisciplinary Symposium, (Cistercian
Studies Series ). Spencer , s. –.

Waddell Ch. OCSO, The Origin and Early Evolution of the Cistercian Antiphonary.
Reflections on two Cistercian Chant Reforms, [w:] Pennington M.B., [red.],
The Cistercian Spirit, (Cistercian Studies Series ), Spencer , s. –.

Waddell Ch. OCSO, The Twelfth-century Cistercian Hymnal, [seria:] Cistercian Li-
turgy Series, t. 1/2, Trappist .

Waddell Ch. OCSO, Two Early Cistercian „Libelli Missarum”, [seria:] Cistercian
Liturgy Series, t. 19, Trappist .

Waddell Ch. OCSO,The summer-season Molesme breviary, Trappist .
Waddell Ch. OCSO, The Pre-Cistercian Background of Cîteaux and the Cistercian

Liturgy, [w:] Elder E.R. [red.], Goad and Nail. Studies in Medieval Cistercian
History 10, (Cistercian Studies Series ). Kalamazoo , s. –.





B

Wagner P., Einführung in die gregorianischen Melodien. Ein Handbuch der Choral-
wiessenschaft, t. , Gregorianische Formenlehre. Eine choralische Stilkunde,
Leipzig .

Walsh L.G., Liturgy in the Theology of St. Thomas, „The Thomist”, nr  (), s.
–·

Wąsowicz H., Kalendarz ksiąg liturgicznych Krakowa do połowy 16. wieku. Studium
chronologiczno-typologiczne, Lublin .

Welch A., Liturgy, Books and Franciscan Identity in Medieval Umbria, Leiden –
Boston .

Willi W., Gregorian chant, Bloomington .
Wilmart A., „ExpositioMissæ” [w:]Dictionnaire d’archeologie chretienne et de liturgie,

Paris .
Wright D., A Medieval Commentary on the Mass, [dysertacja], Notr Dame .
Wright D.F., Albert the Great’s Critique of Lothar of Segni in the „De Sacrificio Missæ”,

„The Thomist”, nr  (), s. –.
Zachara M. MIC, Krótka historia mszału rzymskiego, Warszawa .
Załuska Y., Evangéliaire du ‘Prototype’ dominicain et évangéliaire du ‘Prototype’

cistercien, [w:] Aux Origines de la liturgie dominicaine. La manuscrit Santa
Sabina XIV L 1, [red.] L.E. Boyl OP, P.-M. Gy OP, s. –.







PODZIĘKOWANIA

Serdecznie dziękuję ks. prof. dr. hab. Piotrowi Roszakowi za przekonanie mnie do
zakończenia prac nad tą monografią, a także za podjęcie się promowania jej jako
pracy doktorskiej. Dziękuję ks. prof. dr. hab. Stefanowi Koperkowi CR, który w trakcie
studiów prowadził mnie w pierwszym etapie badań nad historią liturgii dominikań-
skiej.

Zaangażowanie naukowe nigdy nie było dla mnie wyłącznie teoretycznym anali-
zowaniem dawnych źródeł. Działo się tak ze względu na szerokie grono osób zainte-
resowanych duchowością liturgiczną dominikanów, z którymi mogłem poznawać
liturgię celebrowaną braci, którzy nas poprzedzili. Dlatego dziękuję zespołowi Funda-
cji Dominikański Ośrodek Liturgiczny — szczególnie Michałowi Wsiołkowskiemu —
i wszystkim jej współpracownikom, z którymi wspólnie podejmowaliśmy badania
i celebrę liturgii godzin i mszy w rycie dominikańskim.

Wśród osób, którym zawdzięczam zainteresowanie się tym tematem pierwsze
miejsce zajmuje Marcin Bornus-Szczyciński, któremu dziękuję za wielogodzinne
dyskusje, niezliczone wspólne przedsięwzięcia i celebracje, poszukiwanie właściwej
interpretacji śpiewu i struktury dramatycznej dawnej i współczesnej liturgii. Dziękuję
Mu również za to, że wprowadził mnie w środowiska związane z Festiwalem Pieśń
naszych korzeni w Jarosławiu, Scholą TeatruWęgajty i wiele innych, w których dawne
formy liturgiczne odżywają na nowo.

W trakcie kilkunastu lat, podczas których zajmowałem się zagadnieniami zwią-
zanymi ze zwyczajem liturgicznym Zakonu Braci Kaznodziejów poznałem wiele
osób, którym wypadałoby w tym miejscu podziękować. Nie sposób jednak wymienić
ich wszystkich. Dlatego dziękuję im łącznie, licząc na to, że z równą przyjemno-
ścią i wdzięcznością wspominają wspólne spotkania, inicjatywy i celebracje. Wiele
nauczyliśmy się od siebie nawzajem i za to Wam dziękuję.

Szczególne podziękowania chcę pozostawić jeszcze tym osobom, które zachę-
cały mnie do napisania tej pracy i tym, które pomogły mi swoją radą, modlitwą
i kompetencjami, przede wszystkim Monice Lipińskiej i Katarzynie Mach. W sposób
szczególny dziękuję pracownikom Biblioteki Kolegium Filozoficzno-Teologicznego
Polskiej Prowincji Dominikanów w Krakowie: Małgorzacie Habudzie i Martynie
Gromkiewicz oraz Andrzejowi Morce OP.

Dziękuję także wszystkim, którzy jako uczestnicy, ministranci, kantorzy i cele-
bransi odprawiają msze święte według zwyczaju braci kaznodziejów. Dzięki Wam to,
co było święte dla naszych poprzedników, pozostaje świętym i wielkim dla nas, a to
czemu groziło zapomnienie lub odrzucenie, jest nadal żywe i cenione.







STRESZCZENIE

Praca stanowi pierwszą monografię w języku polskim poświęconą liturgii mszal-
nej sprawowanej według rytu dominikańskiego w XIII wieku. Omawia przebieg
celebracji mszy konwentualnej maioris altaris, a więc ołtarza głównego, w którym
przechowywano Najświętszy Sakrament. Porównuje ceremonie przewidziane przez
ryt dominikański z innymi zwyczajami liturgicznymi, w szczególności cysterskim,
premonstrateńskim, kaplicy papieskiej i franciszkańskim. Analiza została oparta
w pierwszym rzędzie o Prototyp liturgii dominikańskiej (kodeks Santa Sabina XIV L )
i Akta kapituł generalnych. Badania poprzedzono opisem powstania i procesu wpro-
wadzania zmian w zwyczaju liturgicznym Zakonu Braci Kaznodziejów, jego moż-
liwych inspiracji i źródeł oraz charakterystyką manuskryptów służących w jego
rekonstrukcji. Ponadto omówiono kalendarz liturgiczny i różnice występujące po-
między celebracjami w zależności od rangi poszczególnych dni. Scharakteryzowano
także architekturę i wyposażenie świątyń dominikańskich, przygotowanie duchowe,
a także szaty celebransa i asysty. Ordo missæ poddano również interpretacji drama-
tycznej, by stworzyć obraz liturgii celebrowanej, a nie jedynie zapisanej w księgach
liturgicznych.

ABSTRACT

The work is the first monograph in Polish devoted to the mass liturgy celebrated
according to the Dominican Rite in the th century. It discusses the celebration of
the conventual Mass maioris altaris, i.e. the main altar where the Blessed Sacrament
was kept. It compares the ceremonies envisaged by the Dominican Rite with other
liturgical customs, in particular the Cistercian, the Premonstratensian, the papal
chapel and the Franciscan. The analysis was based primarily on Prototype of the Do-
minican Liturgy (Santa Sabina Codex XIV L ) and the Acts of general chapters. The
research was preceded by a description of the origin and the process of introducing
changes in the liturgical custom of the Order of Preachers, its possible inspirations
and sources, and the characteristics of the manuscripts used in its reconstruction.
In addition, the liturgical calendar was characterized, and the differences between
the celebrations depending on the rank of individual days. The architecture and
equipment of Dominican temples, spiritual preparation as well as the robes of the
celebrant and assistants were also discussed. Ordo missæ has also been subjected to
a dramatic interpretation, to create an image of the liturgy being celebrated, and not
only recorded in liturgical books.





Totum officium tam diur-
num quam nocturnum secun-
dum correctionem et ordi-
nationem uenerabilis pat-
ris fratris humberti magis-
tri ordinis nostri . Confir-
mamus et uolumus ab om-
nibus uniformiter obseruari:
ita quod nulli liceat de cetero
aliquid innouare .

Skład publikacji wykonany w systemie składu tekstu LuaLATEX.
Czcionką Warnock Pro stworzoną przez Roberta Slimbacha
dla ©Adobe Originals®. Nuty gregoriańskie złożono dzięki ze-
stawowi makr GregorioTEX i czcionce Greciliæ w wariancie
[OP].
Kontakt z autorem: morus@dominikanie.pl.
Ten utwór jest dostępny na licencji Creative Commons: Uzna-
nie autorstwa — Użycie niekomercyjne . Międzynarodowe.
Tekst licencji można znaleźć pod adresem: http://creativeco
mmons.org/ licenses/by-nc/4.0/ .

mailto:morus@dominikanie.pl
http://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

	Spis tresci
	Spis ilustracji
	Spis tabel
	Wykaz skrótów
	Wstep
	Ryt dominikanski w kontekscie liturgii trzynastowiecznej
	Zródła idei i liturgii Zakonu Braci Kaznodziejów
	Kanonicy i liturgia lokalna
	Premonstratensi i ryt liturgiczny białych kanoników
	Cystersi i reformowana liturgia mnichów
	Franciszkanie i liturgia papieska

	Powstanie rytu dominikanskiego
	System ustanawiania praw w Zakonie
	Wspólne consuetudines dominikanów
	Ujednolicenie ksiag liturgicznych

	Zródła do analizy rytu dominikanskiego
	Funkcja Prototypu liturgii dominikanskiej
	Ksiegi Prototypu liturgii dominikanskiej
	Notacja muzyczna Prototypu liturgii dominikanskiej


	Uwagi ogólne o sprawowaniu Eucharystii w rycie dominikanskim
	Wyróznienie czesci mszy swietej
	Rodzaje, czas i liczba sprawowanych mszy swietych
	Msza konwentualna
	Msze prywatne
	Liczba mszy swietych w ciagu dnia

	Wybór formularza mszalnego
	Cykl temporale i sanctorale
	Dni rytu zdwojonego
	Dni rytu prostego
	Niedziele
	Oktawy i wigilie
	Wspomnienia
	Dni ferialne
	Dni kwartalne
	Tabela pierwszenstwa


	Przygotowanie liturgii
	Kosciół i jego wyposazenie
	Ecclesia fratrum, ecclesia laicorum
	Intermedium
	Chór i prezbiterium
	Wystrój wnetrza swiatyni

	Przygotowanie posługujacych i ołtarza
	Strój ministrantów
	Szaty celebransa
	Nakrycie ołtarza

	Præparatio ad Missam
	Spowiedz celebransa
	Aspersja i procesje

	Analiza Ordo missæ maioris altaris
	Introitus
	Officium
	Modlitwy u stopni ołtarza
	Kyrie eleison
	Gloria in excelsis

	Instructio
	Collectas
	Lekcja epistoły
	Responsorium
	Alleluja
	Sequentia
	Evangelia
	Credo

	Oblatio
	Offertorium
	Secreta
	Præfatio
	Sanctus

	Kanon
	Postulationes
	Pater noster
	Embolizm Libera nos
	Agnus Dei
	Commixtio
	Pax
	Communio

	Gratiarum actiones
	Postcommunio
	Ite missa est

	Komunia swieta braci

	Zakonczenie
	Bibliografia
	Zródła rekopismienne
	Zródła drukowane
	Literatura pomocnicza

	Podziekowania
	Streszczenie — Abstract

